

دراسات نقدية

ن

د . عبد الله محمد الغذاوى

# فِي

# الساعة

# مقالات في النقد والنظرية



دراسة نقدية

# ثقافة الأشعة مقالات في النقد والنظرية

د . عبد الله محمد الغذامى



دار سعاد الصباح

رقم الإيداع : ١٨١٢/١٩٩٣  
I.S.B.N. 977-5344-59-X

الطبعة الثانية ١٩٩٣  
جميع الحقوق محفوظة ©

دار سعاد الصباح

ص.ب : ٢٧٢٨٠  
الصفاة ١٣١٣٣ - الكويت

القاهرة - ص.ب : ١٣٣١٣٣ المقطم  
٢٦٧ دق

٣٤٩١٧٧٢٧

تليفون : ٣٤٩٧٧٧٩

٧٠٩٥٨٣

٧٠٩٥٦٣

فاكس : ٥٠٦١٠٣٠

الإشراف الفنى : حلمى التوفى

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



لِلْهُكْمَاءِ

إِلَيْ

مَرِيْسَةَ هَمَّةِ  
حَمَّى يَخْفَى الْقَلْبُ

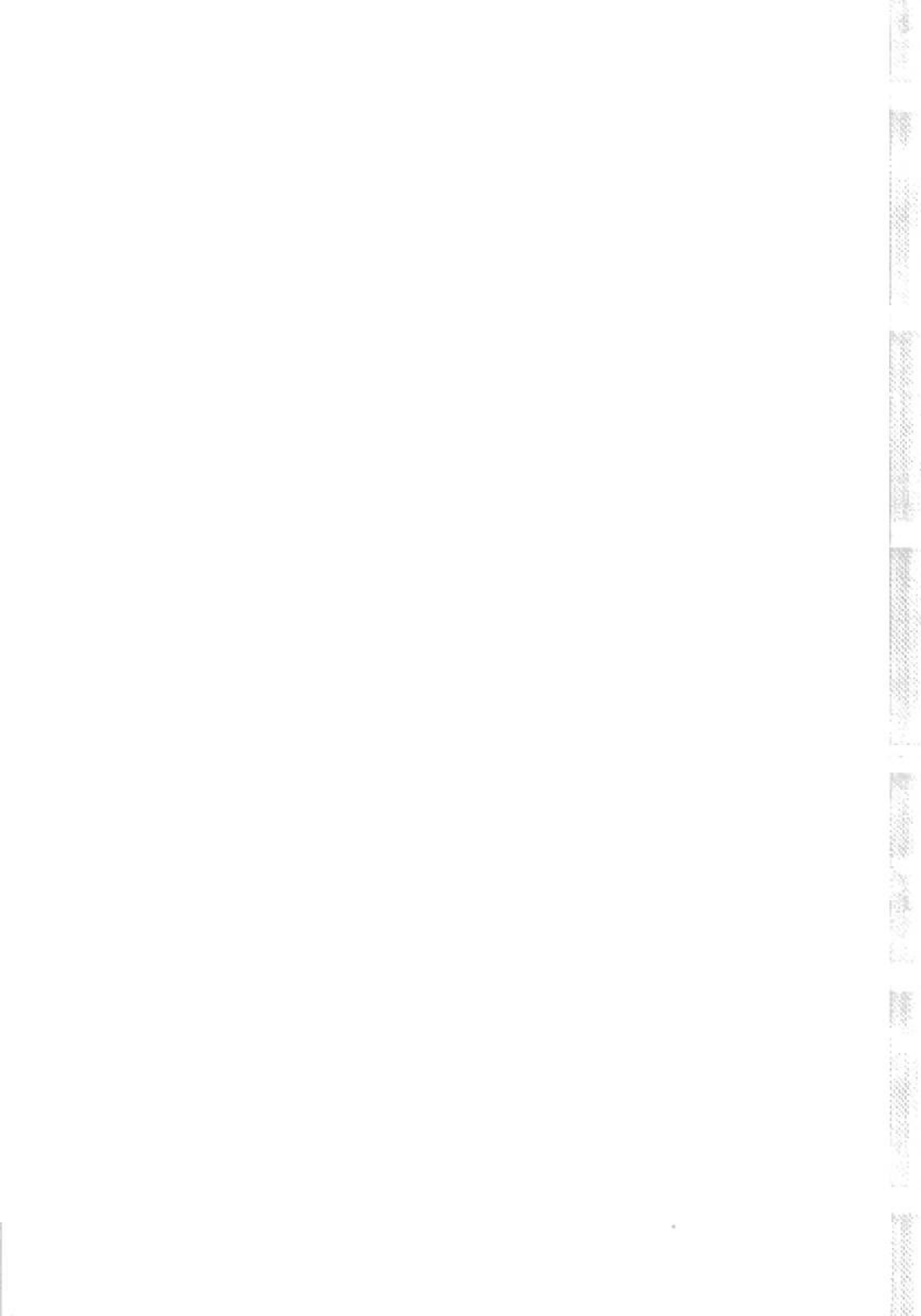
فَلَا تَحْسِبِي أَنَّ الْغَرِيبَ لِلْزَّيْنَاءِ  
وَلَا تَرَبَّعْ مِنْ تَنَائِيْنَ عَنْهُ غَرِيبَ

وَإِلَيْ

عَبْدِ الْفَتَّاحِ الْبَوَّبِينَ  
حَمَّى حَمْرَقَ الرِّجَالِ وَرِجَالَ الْحَرَقِ

عَبْرَ اللَّهِ

\* قيس بن الملوّح :



# لنور وفاتها

« و مازال في الدرب درب . . .  
لنمسي و نشي  
إلى أين تأخذني الأسئلة  
أنا من هنا  
أنا من هناك  
سأرمي كثيرا من الورد قبل الوصول  
إلى وردة في الجليل » .

محمود درويش

« لقد تقبل الأنثربولوجيون أنواعا  
من الثقافات حيث يأكل البشر  
الكلاب والقرود والضفادع والثعابين ،  
ولذا يفترض لا يستغرب وجود  
بلاد يسمون الأكاديميون فيها  
بالكتابة الصحفية » .  
أمبرتو إيكو

يقول إيكو هذا الكلام في مقدمة كتابه ( رحلات في الحقيقة العليا -  
، وهي مقدمة كتبها خصيصا للطبعه ( Travels In Hyper Reality

الأمريكية من هذا الكتاب . وفيها تحدث عن سؤال طرحة عليه صحفي أمريكي يستغرب على إيكو كيف استطاع أن يوفق بين صفتة الأكاديمية بوصفه باحثا سيميولوجيا ومؤلفا وأستاذا ومع ذلك يمارس الكتابة للصحف . والسؤال الأمريكي ينم عن طبيعة ثقافية لها وجود في أمريكا حيث التخصصات ذات الحدود القاطعة .

ويرد أمبرتو إيكو على ذلك قائلا إن الأكاديميين الأوروبيين - والطليان خاصة - لا يرون الكتابة الصحفية عملا طبيعيا فحسب ، بل إنهم يعتبرونه واجبا ، من حيث كونه مشاركة اجتماعية وثقافية يشعر المفكر بمسئوليية خاصة نحوها ونحو ضرورة أدائه لها . ولذا فإنها عند الأوروبيين عادة من عادات الفعل الثقافي العام ، وليس في الأمر أية غرابة . ويزيد إيكو على تعدد نشاطاته بأن يكتب الرواية . ولقد سخر من إنتاجه الروائي في هذه المقدمة ، ولكن رواياته - اليوم - تضرب الأسواق وشاشات السينما ومسلسلات الإذاعات في أوروبا وأمريكا . ولا غرابة .

ولا ريب أن عنت التخصص في أمريكا قد أصبح أمرا ملحوظا ، وأشار إليه بيرنشتاين في كتاب صدر عام ١٩٩٠ بعنوان ( سياسة الشكل الشعري ) نهى فيه على الثقافة الأمريكية المعاصرة تراجع مأسماه بالخطاب العام ، وهذا غياب له خطره الفادح على المثقف وعلى

الجمهور ، ويرى بيرنشتاين أن الفن الشعري مؤهل للتصدي لهذا الدور الاجتماعي الثقافي ، والشعر مساحة خضراء قادرة على إعادة تأسيس المدى الجماهيري وإعادة بناء الخطاب .

إن كان هذا الغياب واقعاً ومؤثراً في أمريكا فإننا هنا نعاني من غياب ثقافي أكبر وأفصح ، وإن رأى إيكو أن الأكاديمي الأوروبي لا يجد غضاضة في الانفتاح الاجتماعي ، بل يرى ذلك واجباً ومسئولة اجتماعية ، فإن الحاجة عندنا أبلغ ، ولسوف يكون من واجب المثقف أن يكسر حواجز التخصص ، ويدعو جمهور الناس ليقدم المعرفة إليهم بخطاب عام يمكن إدراكه دون أن يتنازل الخطاب عن شروطه المعرفية والاصطلاحية .

وهذا هو هدف هذه المقالات التي ظهرت متتابعة في جريدة الرياض (ملحق الخميس) ، ثم رأيت جمعها وإخراجها في كتاب ، مع الإبقاء على صيغتها الصحفية من حيث التخفف من الهوامش ، والأخذ بأطراف القضايا مباشرة من دون إحالات لا يتحملها النشر الصحفي ، سوى استثناءات يسيرة اقتضاها المقام .

ولقد جاءت هذه المقالات استجابة لأسئلة تتوارد علىِّ منذ صار مشروعي الثقافي مرتبطاً بمنهجية نقدية واضحة المعلم ، وتقوم هذه المنهجية علىِ (النقد الألسي) أو (النصوصية) معتمداً بذلك على ما يعرف بفقد

ما بعد البنوية ، وهو - عندي - نقد يأخذ من البنوية ومن السيميولوجية ومن التسريحية منظومة من المفهومات النظرية والإجرائية تدخل كلها تحت مظلة الوعي اللغوي بشروط النص وتجلياته التكوبية والدلالية .

وبذا فإن هذه المقالات هي بمثابة شروح وهوامش واستبعادات على بجمل منهجي النقدية المتمثلة بكتابي ( الخطيئة والتکفیر ) . وما جاء من بعده ، خاصة ( تشریح النص ) و ( الكتابة ضد الكتابة ) .

ومنذ صدور ( الخطيئة والتکفیر ) عام ١٤٠٥ ( ١٩٨٥ ) وأنا في حال مواجهة مستمرة مع الأسئلة ، وجاءت كتاباتي الصحفية ومشاركاتي المtribية استجابة وتفاعلًا مع هذا المد الاستطلاعي والاستهامي ، ونتج عن ذلك كتاب ( الموقف من الحداثة ومسائل أخرى ) الذي يتضمن بعض تلك المشاركات ، ولقد صدر عام ١٤٠٧ ( ١٩٨٧ ) وجاءت بعده سلسلة من المقالات والمشاركات منها مجموعة مقالات في جريدة عكاظ بعنوان ( أسئلة الكلمة ) بلغت بضع عشرة مقالة ، وجموعة من المقالات على صورة حوار مع الأستاذ أحمد الشيباني في ملحق الأربعاء بجريدة ( المدينة ) بعنوان : نحو نقد نصوصي ( ألسني ) . ولم يتيسر جمع هذه المشاركات في كتاب بعد . ولقد ضاع بعضها رغم قرب العهد بها . وهناك غيرها مقالات ومشاركات في جريدة ( اليوم ) و مجلة ( الشرق ) و ( الياء ) وجريدة ( الرياض ) ، لا تتنظم في عنوان واحد وإن كانت كلها تدور حول المنهج ذاته ، وتحاور مع أسئلة متماثلة .

أما هذه المقالات التي تشكل هذا الكتاب فإنها سلسلة تتبع بانتظام

على مدى عام ، ونشرت جميعها في الملحق الثقافي لجريدة الرياض أيام الخميس ، وكان باعثها ملاحظة عابرة وردت على لسان أحد الزملاء . ولقد وجدت نفسي وقتها في مواجهة مع إلحاد عدد من الأصدقاء الذين رغبوا إلى بأن أكتب ما يوضح وبين مقاصد المتبع ومراميه كمحاولة لتوظيف الملاحظة توظيفاً إيجابياً نافعاً ، ولقد فعلت ، ولعلي حفقت هؤلاء الأصدقاء بعض مراميهم .

\*\*\*

هذا جانب من الحكاية ، ولكن الأمر لا يقف عند حدود السؤال وجواب السؤال ، بل إنه يمس بعض المسائل الجوهرية والأولية ، ومن ذلك علاقتنا بالمعرفة من حيث أساسها ومصدرها ، وهو مصدر تغلب عليه في عصرنا هذا صفة ( الغيرية ) ، فهي معرفة تصدر عن ثقافات أخرى ذات سياقات مختلفة . ولقد جرب المفكرون العرب وجوهاً من التعامل مع هذه المصادر . مثلما أن لسلفنا الصالح وجوهاً مائلاً حيناً تعاملوا مع اليونان وفلسفاتهم . ولا ريب أن الأسئلة عن مشروعية الاستفادة كانت حاضرة في أذهانهم حضوراً ذاتياً أو بسبب مواجهة استنكارية من معارضيهم . وبما أن هذا المشكّل مازال يتكرر عند عامة الناس ولدى بعض متنبيي الثقافة بحيث يربطون بين الفكرة ومصدرها ربما متعملاً لفسحة فيه ، فإني هنا أعرض ماجاء على قلم شيخنا حجة الإسلام أبي حامد الغزالى ، حيث ناقش مشكّل الذين يرفضون المعرفة لمجرد أنها صادرة من مصدر يختلفون معه . وسمى ذلك ( آفة الراد ) ، فقال في ذلك :

« أما الآفة التي في حق الراد فعظيمة : إذ ظنت طائفه

من الضعفاء أن ذلك الكلام إذا كان مدونا في كتبهم (= الفلسفه) ومزوجا بباطلهم ينبغي أن يهجر ولا يذكر . بل ينكر على « كل » من يذكره إذ لم يسمعوه أولا إلا منهم ، فسبق إلى عقوتهم الضعيفه أنه باطل ، لأن قائله مبطل ( . . . . ) . وهذه عادة ضعفاء العقول يعرفون الحق بالرجال ، لا الرجال بالحق .

والعالق يقتدي بسيد العقلاه علي رضي الله عنه ، حيث قال : لا تعرف الحق بالرجال « بل » اعرف الحق تعرف اهله .

والعارف العاقل يعرف الحق ، ثم ينظر في نفس القول : فإن كان حقا قبله . سواء كان قائله مبطلا أو محقا . بل ربما يحرص على انتزاع الحق من أقاويل أهل الضلال ، عالما بأن معدن الذهب الرغام . ولا بأس على الصراف إن أدخل يده في كيس القلاب وانتزع الإبريز الحالص من الزيف والبهرج ، مهما كان وائقا ببصيرته وإنما يُرْجَر عن معاملة القلاب القروي دون الصيرفي البصير ، وينع من ساحل البحر الأخرى ، دون السباح الحاذق . ويُصَدَّ عن مس الحياة الصبي دون المعزم البارع . ( . . . . )

وأقل درجات العالم : أن يتميز عن العامي الغمر » .

ثم يختتم أبو حامد كلمته عن هذه الآفة المعرفية قائلًا عنها :

« وهذا وهم باطل ، وهو غالب على أكثر الخلق ، فإذا نسبت الكلام وأسندته إلى قائل حسن فيه اعتقادهم قبلوه ، وإن كان باطلًا . وإن أسندته إلى من ساء فيه اعتقادهم ردوه ، وإن كان حقا . فآباؤنا يعرفون الحق بالرجال ولا يعرفون الرجال بالحق . وهو غاية الضلال ! . هذه آفة الرد » . - المنقد من الضلال ص

. ١١٤ - ١١٥

وإن كان أبو حامد قد فندَ القول عن هذه الفئة التي ترفض المعرفة الإنسانية ، وأغناها بذلك عن إعمال الفكر في مواجهتها بالحقيقة وفي كشف صنعتها السالبة ، فإننا نُلْمِع هنا إلى أن الممارسين للرفض التفافي هم غالباً قوم لم يمارسوا الفعل المعرفي ممارسة عملية ، ولم يتعاملوا مع المناهج الإجرائية ولا مع النظريات المعرفية . وهم لهذا يصدرون عن وهم وعن ظن يهجمون به دون أن يختبروه .

ولعلهم وجدوا ذلك أيسر السبل لإعفاء أنفسهم من عنَّت البحث والريادة ، فقالوا بالرفض عجزاً عن بلوغ المرام من جهة ، وإنقاذاً لاءَ الوجه من جهة ثانية كي يغطوا على قصورهم . على أنهم لو جربوا هذه المعرفة والمناهج مثلما جربناها ، ولو خبروها مثلما خبرناها ، لما قالوا فيها ما قالوا ، ولا وصفوها بصفات لا تصدق عليها ولا تصح فيها ، وأقل درجات العالم أن يتميز عن العمى الغمر - كما يقول أبو حامد - ولكن الرافضين عجزوا عن هذا التميز ، ومن هنا فقد اكتفوا بالبحث عن عيوب الفاعلين ، ويكفيهم منا قول المتنبي :

كم تطلبون لنا عيبا فيعجزكم  
ويكره الله مقاتلون والكرم

هذا - إذا - مأواه الملاحظات التسفية ضد المنهجية النقدية وإنجازاتها النظرية والتطبيقية ، ولقد جاءت هذه المقالات لإيضاح جوانب من مسائل هذا النقد ، بعثت ذلك وتسبيت فيه ملاحظة عابرة ، ولكنها ملاحظة أفادت من حيث تدری أو لا تدری .. والمهم هو الاستكشاف والاستبصار قدر الممكن والمستطاع .

وأود - قبل الختام - تسجيل تقديرى الخاص لمجموعة من النقاد أصحاب التوجه المعرفي المشترك وهم الاخوة عابد خزندار ، وسعيد السريجى ، والدكتور عالي القرشى ، والدكتور عثمان الصيفى ، الذين كان لهم حضور فعال في كل مقالة كتبتها ، وكان لحضورهم هذا اثر دافع ووجه مستقبل . كما أشكر الدكتور سعد البازعى الذي طرح ملاحظاته على عجل ، وتبين على بكتابه هذه المقالات .

وأكرر شكرى للصديق الدكتور عثمان الصيفى على توليه تصحيح  
- تجارب - الكتاب ، وقد لاتفي كلمات الشكر حق الدكتور عثمان ،  
ولكن سياحة نفسه تكمل نقص كلماتى ، ولاريپ .

وأشكر النادي الأدبي الثقافي بجدة وعلى رأسه أستاذى الجليل  
عبدالفتاح أبو مدین على تكرّمه بشر الكتاب وتع咪مه .  
والله الاهادي والمؤفق إلى سواء السبيل .

عبد الله محمد الغذامي

الرياض ١٧/٢/١٤١٢ هـ ١٩٩١ م

# من نقاوئل الخزنة إلى نقاوئل الحلة

(١)

يقول جدي بن ربيعة العامري :

فإن تسألينا فيم نحن فإننا  
عصافير من هذا الأنام المسخَّر  
نحل بلادا كلها حل قبلنا  
ونرجو الفلاح بعد عاد وحمرٍ

وأقول أنا : أرشدك الله أهيا العامري الجليل ، فإن كنت قد حللت  
بلادا حلها قبلك طوائف من عاد ومن حمير فهذا ترانا نحن نفعل من  
بعدكم ، والحاور منا يقع على أهرامات من الحوافر . . إنه الطريق نسير  
عليه مثلما ساروا ، ونرجو الفلاح مثلما كانوا يرجون ، وهما بيتان  
جامهليان يتكلمان بلغة القرن العشرين ، وينفتحان لوعة إنسان هذا  
العصر ، فكأنهما قد كتبوا اليوم ، ولقد يصدق القائلون إذ قالوا : ( ماترك  
الأول للآخر شيئا ) ، تماما مثلما يصدق قول من قال : ( ماترك الآخر  
للأول شيئا ) ذاك لأن الأوائل قد بنوا بعقولهم حضارة زمنهم وتركوا هالنا  
أثرا نثاره عنهم ، ولم نقنع نحن بمجرد استلام صكوك الميراث ، بل

رحتنا نغوص في آثارهم بحثاً وتحقيقاً ودرساً ، ولم نترك لهم من أثر إلا وداخلناه ، فهم لم يدعوا بباباً من أبواب المعرفة إلا وطرقوه ، ونحن لم نترك هذه الأبواب على غبارها ، ولكننا ترددنا فيها دخولاً وخروجًا ، ومن هنا فإن الأول والآخر يشتراكان معاً في ( الشيء ) ولا يرضى أحد منها أن يترك هذه الشراكة أو يتنازل عنها أخيه .

وهكذا هي ( العلوم الإنسانية ) مقام فيها من ( نظرية ) اليوم إلا وقد كانت بمثابة البلاد التي حلّت بها عاد وحمر من قبل ، فالأرض والنظرية عالمان تردد عليهما الإنسان وسمى فيها عمراناً ( أو تهديماً ) . ولن تجد من فارق بين الأول والآخر في هذه المسألة إلا ماتقدّمه الخبرة والإفادة من جهود السابقين حيث تسهم الجهود المتواتلة في إنضاج الفكرة وإيصالها إلى حدود الإتقان والدقة ، وتنتهي ( النظرية ) حيّثند على يد آخر رجل في السلسلة ، تنتهي وكأنها ثمرة الزيتون التي تعاقبت عليها جهود الأجيال غرساً ورعايّة ، وتعضي الأجيال ل يأتي من يخلفها على الغرفة الناضجة ويقطف الثمرة حيّثند . والفارق هنا بين شجرة الزيتون والنظرية هو أن جهود السالفيين على ( النظرية ) لا تكون على نفس الدرجة من الوضوح كما هي جهودهم في إنتاج الشجرة ، ذلك لأن ( النظرية ) تتأسس عادة على ( التجميع ) و ( التركيب ) من أشuntas متفرقة ومتباينة وقد يكون التباين بين مصادر أجزائها شديداً إلى درجة التناقض فيما بينها ، ولا يقوى على إدراك العلاقة بين النظرية / الثمرة وجهود السالفيين إلا عقل يتمتع بموهبة التركيب بحيث يستطيع رؤية ( الوحدة ) في وسط ما يليه للعين المجردة أشuntas متباينة . وكل نظرية حديثة ، في العلوم الإنسانية خاصة ، لابد أن قدح بها عقل أو عقول سابقة ولا مس جانباً منها أو عدداً من الجوانب ،

ولكنها ظلت إشارات معلقة فيأتي من يأتي بعد ذلك ويلملم أطراف القول منها والنظر بحالاتها ويصوغها قولًا واحدًا . فإذا كان هذا القول جامعاً مانعاً فقد صار (نظيرية) ومصطلحاً بعد أن كان من قبل مجرد هاجس أو ظن أو مجرد فكرة عابرة وإشارة عائمة .

ولو تأملنا في الفلسفة الحديثة بكل مدارسها لوجدنا أفلاطون وأرسطو والسفطائين محبوبين في ثنايا كل فكرة فلسفية معاصرة . ولا يستطيع التطوير أو التحديث إلغاء الجينات الوراثية من دماء الفكر المعاصر . وكذا الحال في علم النفس ، ولن يبعد عنا مفهوم (التطهير) الأرسطي وعلاقة هذا المفهوم بنظرية (العلاج بالشعر) وهي الفكرة التي يطرحها اليوم بعض المحللين النفسيين في الغرب .

وهل يستطيع أحد منا أن ينسى دعوى طه حسين حول اختلاق الشعر الجاهلي وصلة هذه الدعوى بما قاله ابن سلام الجمعي عن رواة الشعر وكذبهم في الرواية ، ولقد أوشكت هذه الدعوى أن تصيب نظرية حديثة عربياً واستشراقياً (كما عند مارجليلوث) ولو صارت ل كانت صياغة حديثة لإشارة قديمة ، وهذه هي سلسلة نسب النظرية . ولكن براهين النقض فيها كانت أقوى وأكبر من افتراضات الإثبات ، فانتهت الدعوى إلى مجرد شك عابر ترجمه صاحبه إلى مشروع بناء أحل اليقين محل الشك والجهال محل الفتنة .

كما أن مستقبل الدراسات الإنسانية ينبع لنا نظرية نصوصية سيظفر بها كاتب ما ، ويصوغها بلسان عربي مبين ، وستكون زيتونة مباركة لا شرقية ولا غربية ، تستلهم بركتها من الشجرة القرآنية ونورها الخالد ، وسوف يكون الجرجاني (عبدالقاهر) هو صوتيم النظرية ولبابها .

على أن الإمام عبدالقاهر موجود في قلب كل فكرة نصوصية ، وجوده هذا واضح وضوح الشمس . ولست أرى أى معضلة قط في إدراك العلاقة ما بين الجرجاني والمفهومات النصوصية الحديثة سواء في مسألة المعنى أم في مفهوم الإشارات ونظرية الاختلاف ودلالات الحضور والغياب ، ولقد أوضحت ذلك في دراسة منشورة بعنوان ( من المشاكلة إلى الاختلاف - مشكلة المعنى في النص الأدبي ) وهي دراسة منصبة على ( بلاغيات الجرجاني ) وبين يدي الآن دراسة أخرى تكمل تلك وتضافر معها لتكوين رؤية شاملة لنصوصية الجرجاني . وإنني لأجد نفسي في بلاد حلها وسكن فيها عبدالقاهر في كل مرة أقرأ فيها كتابات النصوصيين الغربيين ، ولا يقتلني شيء مثل عجبي من رجال يعجزون عن ملامسة هذه العلاقة أو معايتها وهم - في ظني - أناس لا يخرجون عن نوعين : نوع لا يعرف فكر الجرجاني ، ولذا لا يقوى على القياس عليه ، ونوع آخر لا يتمتع بالنظرة الشمولية التي ترتفع إلى إدراك الحقائق الكلية ويكون لديها موهبة النظر التركيبى . وهذا يذكرني بنظرية كولردرج حول الخيال والوهم والفارق بينها ، حيث يكون الخيال تركيباً بيني العناصر بناءً عضوياً وحيوياً بينما الوهم يقوم على مجرد تجميع العناصر وللمتها ويقصر دون إدراك العلاقات الدقيقة فيها بينما ، ولا ريب - إذا - أن اكتشاف الصلة الجرجانية مع النصوصيين أمر يحتاج إلى خيال تركيبى مثل ذلك الموصوف عند كولردرج . ولن أدع الفرصة تفوتني في أن أتبه هنا إلى أن شيخ الإسلام ابن قيم الجوزية قد سبق كولردرج في الإشارة إلى درجات التصور الذهني ، وزاد عليه في تنوع الحالات وتدرجها من الجزء إلى الكل إلى الشمول . وهذه مراحل ثلاثة لابد من الترقى فيها من أجل

الوصول إلى استكشاف (الوحدة) في (الشتابك) وهذا هو عقل البناء . أما عقل الأهدى فإنه لن يرى في الوحدة إلا شتابات ، وسيعجز عن تصور العلاقات الدقيقة فيها بين الأشياء المتباعدة ، أى أنه لن يرى (الاختلاف في الاختلاف) كما يقول شيخنا عبدالقاهر الجرجاني .

وما دامت القضية على هذه الحال من الشتابك بحيث يكون الجرجاني ورولان بارت يتكلمان في مفهوم واحد - على الرغم من كل ما بينهما من اختلاف - فإننا لن نعجز أبداً عن فهم مقوله إليوت التي جاءتني عن طريق الدكتور محمد مندور وهي قول إليوت : ( إنه لم يؤثر في الأداب القديمة شيء قدر ما أثرت الأداب الحديثة ) والعكس صحيح طبعاً وتسللها .

فالاول والآخر لم يترك أحدهما شيئاً . ونحن أمام شجرة عظيمة يتواهم خشبها مع ترابها مع أغواتها مع أوراقها لإنجاز ثمرة واحدة هي إفراز هذه الشجرة ، ثم تعود هذه الثمرة لتفرز من نواها شجرة تسير مسار الأم - وكلنا بعد ذلك ( عصافير من هذه الأنماط المسحورة ) كما يقول العامري ، وكل اختلاف يفضي ويؤول إلى ائتلاف . وهذه حقيقة الوجود كما صنعه خالقه جل شأنه ( وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفهون تسبحونهم ) . وكل ذلك من الله ( إن الله ) ، وكله إلى الله ( وإن إله راجعون ) . إنها حكمة بالغة تجعلنا كلنا ( نحل بلا بلا كلها حل قبلنا ) . ونجد رولان بارت يقول بعد جهد جهيد مسبق أن قاله أبو حامد الغزالي حول مسألة ( اعتباطية اللغة ) . ولقد أشرت إلى ذلك في الخطبة والتکفیر ص ٤٥ وما بعدها .

( ٢ )

هذا مدخل أدخلني إليه قسراً الدكتور سعد البازعي في لقاء مفاجيء يوم الخميس الماضي (١٤٠٩/٣/١٧هـ) على صفحات ثقافة اليوم في جريدة الرياض ، وأنا أقول قسراً لأنني كنت قد عقدت العزم - بعد الاتكال على الله - في أن أدخل نفسي في عالم الذهب ( عالم السكوت والصمت وراحة الاستشعار عن بعد ) من أجل إعادة قراءة الذات والمحيط . ولم أكن أعلم أسباب التصاق كلمة قاها تشومسكي هي : ( أن للعقل قدرات غنية جداً ، لكن بعض أنواع البيانات الحافزة ضرورية كي تقوم هذه القدرات بوظائفها ) وهي جملة وردت في عمل ترجمه الدكتور حمزة المزيني . ولقد التصقت هذه الجملة بين محاجر عيني وفي تلافيف هواجي مع مطلع صباح ذلك الخميس ، وأعجزني إدراك غايتها مني حتى اتصلت ( كما يقول إخواننا في تونس ) بتلك المقابلة ، وعندما أدركت أنني أمام موعد مقدر في مواجهة حافز أزعج كل رغباتي بالذهب وصرفني من حكمة الصمت إلى وعاء الكلام . هذا ما فعله البازعي وحسابه على الله ، وهأنذا أكتب ما في ذمي ولا أشطب ، ولقد جر القلم إلى سلسلة من المقالات هذه أولاها ولا يعلم إلا الله عن آخرها ، وسأتكلم عن قضياباً عدة لمسها الدكتور فتعجرها في نفسي ومنها المصطلح ومنها علاقات الثقافات فيما بينها ، ومنها حكمنا على التاريخ أو حكم التاريخ علينا ، والله المستعان .

الرياض

١٤٠٩/٣/٢٤

# من ثقافته المهزومة إلى ثقافته الحاصلة

٢

## صناعة النظرية

ما زلت أشعر أن مابدأته من كلام في المقالة السالفة لم يعبر عن كل مأريد قوله عن حالات (صناعة النظرية) ولذا فإني سأواصل الحديث اليوم في الموضوع نفسه . وكل ذلك من أجل تأسيس مدخل أستند عليه فيما سأطّرّه من أفكار في المقالات المتالية بعد ذلك .

وسوف أقف اليوم على شهادات بعض المفكرين الذين جربوا ومارسوا العمل في النظريات وحوها ، وهؤلاء هم الشهود الحقيقيون الذين يمكننا أن نأخذ بكلامهم ، وأبدأ بريشارد رورتي الذي ينقل عنه جوناثان كولر قوله عن النظرية إنها (مزيج من علوم مختلفة يتم عصرها في جنس واحد) والعلوم التي يشير إليها رورتي هي الأدب وتاريخ الفكر والفلسفة (ويخص الأخلاقية بالتحديد) وعلوم الأصول والفكر الاجتماعي ، وهذه عنده هي المصادر الأولية لصناعة النظرية التي صارت تتسم بالشمول - كما يقول كولر - ومن ثم فإن ما يصدر عن النظرية من أعمال يرتبط مع فعاليات مختلفة ومع كتابات متنوعة مثل كتابات ليفي شتراوس وترابطها مع الأنثروبولوجيا ، وارتباط كتابات لاكان بالتحليل النفسي .

ولذا فقد أصبحت النظرية (جنسا) كتابيا متميزا بسبب الطريقة التي يحدث بها توظيفاً لها ، من حيث إنها دأبت على استئثار المعطيات العلمية خارج حدود نشأة تلك المعطيات ، وبالتالي فإن مفهومات من علم النفس ومن علوم الاجتماع ومن علوم الأصول تحول عن حقوقها الأولى ويتم توظيفها توظيفاً جديداً (ومختلفاً) في الدرس الأدبي ، وتتصبح حيتاً نظرية مركبة متماسكة - وإن كانت مصادرها متباعدة - ومن هذا الفصل المتمدد والوااعي جاء استقلال النظرية وصار علم الأدب هو المستفيد من تلك العلوم دون أن يذوب فيها ، ويقدم كولر ثلاثة أسباب تبرر كون هذا (المزج) يحدث في علم الأدب دون سواه ، ويهمني هنا نقل اثنين منها وأحيل القاريء الراغب في التوسع إلى (الخطيئة والتکفير) ص ٥٨ وما بعدها .

وأول الأسباب هو أن النظريات العلمية المختلفة تجد - دائمها - مجالاً فعالاً في الأدب ، لأن موضوع الأدب هو التجربة الإنسانية من حيث إنه يفصح عنها وينظمها ويفسرها ، وأن الأدب يدخل في تحليل العلاقة بين الإنسان والإنسان ، ويزخر أخفى بواطن النفس البشرية ، كما أنه يبرز انعكاسات الأحوال المادية على المعاناة الإنسانية ، فلا ريب أن أية نظرية تمس هذه القضايا سيكون لها مجال رحب لدى النقاد والمنظرين ، وشمولية الأدب تسمح لأي نظرية لتدخل كواحدة من نظريات الأدب .

هذا سبب ، والآخر هو أن لنقاد الأدب مقدرة خاصة على قبول التطورات الجديدة التي تطرأ على العلوم الأخرى ، وليس لديهم التزام يقيدهم كالالتزام المختصين في تلك الحقول الذين يتزدرون في قبول ما يعارض المؤلف عندهم ، وعلى الرغم من وجود التزام خاص بالنقاد

ينعمون من قبول بعض النظريات الغريبة إلا أنهم دائمًا على استعداد لقبول أي تحدٍ يهز المتعارف عليه في علوم النفس والاجتماع والفلسفة والأنثروبولوجيا . وهذا هو ما يجعل النظرية أو نظرية الأدب مضمارًا حيًّا لمناقشة حية .

هذا ما يقوله روري وكولر عن (النظرية) وعن النقد الأدبي ، والنظر المتأمل يقتضي منا قبول ذلك ، فأنتم ترى النقد الأدبي ليس سوى خلاصات نظرية لعلوم شرق مثل النحو وعلم اللغة والعروض والصوتيات والبلاغة وكذلك علوم النفس والاجتماع والتاريخ ، وكذا هي الحال مع كل علم أصولي ، ذاك لأن العلوم التي تستند على (الكلمات الشمولية) لا يتحقق لها الكل الشمولي إلا من خلال توظيف المفهومات التي تسم بهذه السمات ، ويتم التقاطها وتجميعها من مصادر ذات تنوع واسع ، ولننظر في (أصول الفقه) كمثال على مانقول ، وسنجد أنه يعتمد على قواعد كلية تم تأليفها من علوم مختلفة هي النحو والبلاغة والمنطق ، وهذه العلوم الثلاثة هي ما يشكل أصول الفقه ومن دون هذه المعرف لن يكون هناك أصول للفقه . ومع هذا التشابك فإن أصول الفقه ظل عليها مستقلًا وجنسًا متميًّا عن تلك العلوم التي شكلت مصادره . وقس على ذلك علم العروض الذي يتكون من الرياضيات والموسيقى وعلم الأصوات .

ولقد نجد محركاً أساسياً يحرك العلوم النظرية ويدفعها إلى شمولية علمية مفتوحة ، وذلك مثل مبحث (الإعجاز) في الثقافة العربية حيث تحول الوقوف على الإعجاز القرآني إلى بحث نظري شامل تولدت عنه البلاغة العربية مستعينة بالمنطق الأرسطي في بعض مراحل غواها . وقد

يمحسن بنا أن نقف مع الدكتور حمادي صمود ( التفكير البلاغي عند العرب ٩٠ وما بعدها ) لنعرف بداية انبات النظرية البلاغية حيث تقرأ سبب تأليف أبي عبيدة لكتابه ( مجاز القرآن ) : ( فقد سأله بعض الكتاب أبا عبيدة في مجلس الفضل بن الربيع عن قوله تعالى « طلعها كأنه رؤوس الشياطين » فرد عليه أبو عبيدة بأن الله كلامهم على قدر كلامهم وذكر بيت امرىء القيس :

### أيقتلني والمشري مضاجعي ومسنونة زرق كأنياب أغوال

ومن ثم عزم على أن يضع كتابا في القرآن مثل هذا وأشباهه وما يحتاج إليه من علمه ) .

وحيثما يقول مثل هذا وأشباهه وما يحتاج إليه من علمه فإن هذا يعني في نقاوتنا حركة تحول مبحث الإعجاز إلى مبحث في المجاز ، وتحول المجاز إلى أنواع من المجازات ذكرها أبو عبيدة ، وتحولت تلك المجازات إلى فرع من فروع البلاغة بعد ذلك هو علم المعاني - كما أشار صمود في دراسته المذكورة ، وهي دراسة رائدة ومت米زة عن البلاغة العربية .

ويصف صمود كتاب أبي عبيدة بأن موضوعه قرآن ومنهجه لغوي ، وعنوانه والداعي إلى تأليفه بلاغيان ( ص ٩٠ ) ولذا فإنه يستعصي على التصنيف . وينطلق طريق المعرفة من أبي عبيدة ليتواءم مع الجاحظ الذي على يديه تبدأ شجرة البلاغة العربية معتمدا على مفهوم الإعجاز أولا وآخذا بفكرة المجاز . على أن مبدأ تفكير الجاحظ في القضية ( يتأسس

على نظرة دينية رمزية - كما يقول صمود - تنزل موجتها المخلوقات منزلة الدوال مدلول أسمى سرمدي يهتدى إليه بالتعقل وتأويل الرمز وهو حكمة العالم والكون - ص ١٥٨ ) . وهذا الهدف الديني السامي لا يلغى المناحي الأدبية والفنية ، بل إنه يعمقها ويزيدها تميزا وبروزا . وقد نجد مع هذه الغايات غاية أخرى لن تخفى على الناظر في كتاب البيان والتبيين ، وهي أنه ( كتاب يتحرك من منطلق عرقي ومذهبي . فالتصدي لطاعون الشعوبية على العرب يثير اهتمامهم في البيان والخطابة أمر واضح هج به الجاحظ في نخوة واعتزاز - صمود ص ١٥٤ ) .

إذا . . هذه هي البلاغة مزيج من الإعجاز والمجاز والمذهبية ، ولكن هذا المزيج لا يسع سمات هذا العلم ولا يلغى حدوده ، بل إن سؤال الإعجاز يظل هو المحرك الأقوى في كل تاريخ البلاغة . وها هو الباقلاني يجعل بلاغته ذات غاية قرآنية ( إعجاز القرآن ) والجرجاني يأخذ الإعجاز أساسا وغاية لكل جماليات الإنشاء وأدبياته ، ويجعل البلاغة كلها دلائل للإعجاز . ومن هنا يظل المزيج قائما ويظل الاستقلال مع ذلك قائما وتماما ، ولن تجد أحدا يخلط بين البلاغة وتفسير القرآن لمجرد وجود ( الإعجاز ) مبحثا مشتركا بينهما . كما أنك لن تجد عاقلا يسيء فهم البلاغة ، فيصنفها مع علوم الدين ويخرجها عن ( علوم النص ) ، وسيكون لقاريء البلاغة مجاله المعرفي الخاص الذي يمنحه استقلالا كاملا عن كل ما يحيط به الجاحظ من مذهب فكري أو حس عرقي ، تماما مثلما أن ( أصول الفقه ) علم كامل الاستقلال عن النحو والبلاغة والمنطق ، بالرغم من أنه مزيج من هذه الثلاثة ، ولو وضعنا المسألة وضعا رياضيا لقرب إلينا فهم الاشتراك والافتراق ، ولنقل إن الرقم ( أربعة ) هو ناتج

الجمع بين ( واحد ) و ( ثلاثة ) أى أنه مزبج من واحد وثلاثة ولكنه ليس واحدا منها ، ذاك لأن أربعة ليست هي ( واحد ) وليس هي ( ثلاثة ) وإن كانت تتضمنها داخلها ، ولو ألغناها أو أحدهما لما كان الرقم أربعة . فالرقم هنا مزبج لها ولكنه ليس واحدا منها . وكذلك لو ألغينا بحث الإعجاز لما كانت البلاغة ، ولو ألغينا تأثير منطق أسطو لما كان التقسيم الثلاثي في البلاغة ، لكن وجود ذلك كله لا يمسك البلاغة ولا يلغيها بل إنه يعززها ويقوها .

وذاك كله ليس سوى طبخة أزلية تمر بها كل أصناف التجارب الإنسانية ، ولذا قال باختين وهو مُنظّر عريق ومحب : ( كل شكل جديد للرؤى الفنية يتهدأ ببطء خلال قرون ، والعصر لا يخلق سوى الشروط المثل لفتحه النهائي وإنجازه - كابانس - النقد الأدبي ١٢٣ ) .

وهذا التهؤُّ البطيء عبر القرون هو الذي يتيح للمزبج فرصة النضوج والتالُف ، والتفكير الإنساني هو المعلم الذي يتولى الخلط والتركيب والإنساج .

ويقول الدكتور محمد مفتاح إن ( كل نظرية في العلوم الإنسانية والأدبية هي تلفيق بمعنى ما . فالنظريات اللسانية والسيميويطيقية المحدثة هي توليف من البيولوجيا والمنطق وعلم النفس والإعلاميات ، فنظرية كريماص مثلا - كما يقدمها المعجم - معتمدة على اللسانيات البنية والتوليدية والأنثروبولوجية والدلالة المعجمية والمنطق والبيولوجيا وهم

جراً - قضايا المنهج ١٨ ) . ومع هذا المزاج كله فإننا لن تكون آيشتانيين لمجرد أننا استمعنا بنظريه النسبية لفهم علاقات اللفظ بالمعنى ، ولكننا سنكون جهله وأغبياء لو أغمضنا أعيننا عن فكرة النسبية وإمكانات إفادتها لنا وإثرائها لتصوراتنا . كما أنه لم يكن من الممكن للإمام الشافعي أن يؤسس ( أصول الفقه ) لو أنه أغفل علوم النحو والبلاغة والمنطق وتحاشى ورودهما إلى تفكيره .

إن صناعة النظرية - عندي - عمل يشبه عمل الشعر عند ابن رشيق الذي يقول : ( إن الشعر كالبحر أهون ما يكون على الجاهل أهول ما يكون على العالم وأتعب أصحابه قلبا من عرفه حق معرفته ) . ويقول أيضاً : ( عمل الشعر على الحاذق به أشد من نقل الصخر ) ، وكذلك هو العمل في النظرية وفي كل فكر جاد ، ولا يستهتر بذلك او يستقله إلا الجاهل كما يستهتر بالبحر . أما العالم الذي اكتوى بنار المعرفة فإنه يعرف كيف يكون التعب والنصب .

\*\*\*

والعبرة من ذلك كله تتلخص في كلمة جليلة لأبي عثمان الجاحظ فيها يقول : ( لم يخلق الله تعالى أحداً يستطيع بلوغ حاجته بنفسه ) .

وال حاجات قائمة والرغبة في بلوغها لم تزل تدغدغ نفوس الخلق ، وليس من حل سوى السعي والسعى الحثيث ، وإن كان هذا المسعى لا يفضي دنيوياً إلا إلى مزيد من النقص والخلل وكما يقول حزوة شحاته ( إننا نزداد جهلاً كلما ازدنا علماً ) ، وهذا ما جعل تشومسكي ( والعمدة مرة أخرى على الدكتور المزيبي ) يقول جواباً على سؤال عن النظرية التي يراها أكثر

صحة من بين النظريات الكثيرة التي اقترحـت لدراسة المعنى ، قال في جوابـه : ( إنـي أرى أنه لا تـوـجـدـ من بين النظريـاتـ نـظـريـةـ وـاحـدـةـ نـاجـحةـ تـمـاماـ بـعـدـ ) وـيـزـيدـ عـلـىـ ذـلـكـ بـمـاـ هـوـ أـوـجـعـ فـيـقـوـلـ : ( الـوـاقـعـ إـنـيـ أـرـىـ أـنـ كـثـيرـاـ مـنـهـ تـسـعـىـ فـيـ اـتـجـاهـ خـاطـيـءـ إـلـىـ حـدـ كـبـيرـ ) .

هذه الكلمة هذا المـنظـرـ الكـبـيرـ بعد مشوارـهـ الطـوـبـيلـ وـاـهـائـلـ فـيـ عـلـمـ النـحـوـ . يـقـوـهـاـ وـهـوـ جـلـيلـ المـقـامـ وـرـفـيـعـ الشـأـنـ ، وـذـلـكـ لـأـنـ اللهـ تـعـالـىـ لـمـ يـخـلـقـ أـحـدـاـ يـسـطـعـ بـلـوـغـ حـاجـتـهـ بـنـفـسـهـ . إـنـهـ بـحـاجـةـ لـمـ يـأـتـيـ ( بـعـدـ ) فـيـرـعـيـ الغـرـسـةـ كـيـ تـنـمـوـ ، وـلـيـسـ عـلـىـ الـعـاـمـلـيـنـ فـيـ ذـلـكـ إـلـاـ مـاـ عـلـىـ قـوـمـ أـبـيـ تـامـ مـنـ عـنـاـهـ بـيـتـهـ :

**لـأـمـرـ عـلـيـهـمـ أـنـ تـقـمـ صـدـورـهـ**  
**وـلـيـسـ عـلـيـهـمـ أـنـ تـقـمـ عـوـاقـبـهـ**

ذـاكـ لـأـنـ الـعـاـقـبـ بـيـدـ اللهـ وـحـدـهـ وـعـلـيـنـاـ نـحـنـ فـعـلـ الأـسـبـابـ : هـذـاـ مـاـنـقـوـىـ عـلـيـهـ . وـسـنـظـلـ نـعـمـلـ فـيـ الصـدـورـ وـنـدـورـ حـوـلـهـ ، لـأـنـاـ أـصـلـاـ مـحـاطـوـنـ بـالـدـنـيـاـ وـمـحـكـمـوـنـ بـالـدـوـنـيـةـ ، وـمـنـ شـأـنـنـاـ النـقـصـ بـالـرـغـمـ مـنـ كـلـ مـاـفـيـ نـفـوسـنـاـ مـنـ حـسـ بـالـكـمالـ أـوـ رـغـبـةـ فـيـهـ .

وـمـنـ هـذـاـ شـأـنـهـمـ بـحـيـثـ يـأـتـيـ أـبـرـزـ مـفـكـرـيـهـمـ فـيـ الـقـرـنـ الـعـشـرـيـنـ فـيـعـلـنـ إـخـفـاقـ كـلـ نـظـريـاتـ الـمـعـنـىـ ، فـإـنـهـ لـيـسـ غـرـيـباـ عـلـيـهـمـ أـنـ يـظـلـوـاـ مـحـكـمـوـنـ بـالـتـكـرـارـ وـالـتـكـرـارـيـةـ وـالـخـلـولـ فـيـ دـيـارـ حـلـلـهـاـ مـنـ قـبـلـهـمـ أـقـوـامـ مـنـ عـادـ وـمـنـ حـمـيرـ . وـالـحـقـ أـنـ ( التـكـرـارـيـةـ ) سـمـةـ مـنـ السـمـاتـ الـجـوـهـرـيـةـ فـيـ الـلـغـةـ ، وـلـقـدـ أـدـرـكـ ذـلـكـ عـلـيـ بـنـ أـبـيـ طـالـبـ كـرـمـ اللهـ وـجـهـهـ حـيـثـ نـقـلـ عـنـهـ بـنـ رـشـيقـ قـوـلـهـ : ( لـوـلـاـ أـنـ الـكـلـامـ يـعـادـ لـنـفـدـ ) وـهـذـاـ عـلـىـ النـقـيـضـ مـنـ كـلـامـ اللهـ سـبـحـانـهـ

( قل لو كان البحر مداداً لكلمات ربى لنجد البحر قبل أن تندى كلمات ربى ولو جئنا بمثله مداداً ) . هذا هو الفارق بين الخالق والمخلوق ، فإن كان بحراً نجد حتى ولو تضاعف حجمه ومدّه وإن كان لغة نجدت حتى وإن عظم رصيدها وتضاعف . ولم يجد الخلق من بد إلا بأن يكرروا ويعيدوا ، لكي يظل لهم لغة يتصلون فيها بسائر الخلق ، فهم إذاً محكومون بعدم قدرتهم على بلوغ حاجاتهم بأنفسهم ، هذا من جهة ، وهم محكومون من جهة ثانية بلغة محدودة لا يستطيعون مدّها إلى أقصى ما هي عليه ، ومن هنا يأتي التكرار ويدخل التقصير . ولذا صار الوجود قائماً على ( الزوجية ) والأية القرآنية تقرر ( ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون ) .

لقد خلق الله زوجين من كل شيء ، وهذه حقيقة قاطعة ، والذي علينا هو أن نتذكر ونرى لكي نؤمن بالحقيقة . وليس ( المزيج ) في العلوم إلا استجابة لهذا النظام الرباني القاطع ، فهي إذاً حتمية وجودية يبني عليها نظام الحياة ، وهي قضية واضحة في القرآن ولكنها ليست على نفس الدرجة من الوضوح في الفكر البشري إلا بعد معاناة وكذ ، وهذه المعاناة الطويلة هي ماأفضت أخيراً بمنظر كبير مثل باختين لكي يقول :

( إن التفكير الإنساني لا يغدو صحيحاً ولا يتحول إلى فكرة إلا باحتكاك حي مع فكرة أخرى ، تتبعس في صوت الآخرين ، أى في الوعي الذي يعبر عنه الخطاب . الفكرة حدث يجرى حتى نقطة التلاقي الحوارية بين عين أو أكثر - كابانس ١٢٦ ) تلك هي فكرة التزاوج والتماوج . إنها حتمية أولاً ثم إنها تفضي إلى مصلحة النظر العلمي وجودها .

وإني لأجد باللحظة الشخصية أن العلوم والأفراد يحصل لهم الارتفاع  
وتنظر فيهم الجدوى في كل حالة يتم فيها التمازج والتزاوج ، وكمثال على  
ذلك انظر إلى جاستون باشلار ذلك الفيزيائي الذي تحول إلى البحث  
النظري والفلسفة ، وقس وضعه ما بين فيزيائي تقليدي كغيره من أمثاله  
وأين وضعه الفكري بعد امتصاص الفيزياء مع الفلسفة حيث نتج لنا بعد  
ذلك فنًّا جديداً ليس هذه ولا تلك ، ولكنه ضرب طريفاً متميزاً وإن كان  
مزيناً من الآيسمولوجيا والفلسفة والفيزياء والدرس الأدبي . وبذا تميز  
الكاتب وأفاد في مجاله الجديد .

وانظر إلى المفكر الإسلامي العظيم مالك بن نبي الذي تحول من مهندس كهربائي إلى مفكر متميز مستفيداً من دراياته الرياضية وتقنياته المعرفية ليوظفها كمنهج جديد يعينه على الاستبصار والكشف عن حقائق الإسلام العظمى في نتائجها ، والدقيقة في مداخلها ، وإنك لتجد عنده من الفكر الدقيق والرأي المحكم ما يجعلك تفرح بقدرة العقل البشري على الاقتراب من الحقيقة والانضواء تحت نورها .

ولكم ان تنظروا إلى سيد قطب وتحوله من الأدب إلى الفكر الإسلامي وأن تنظروا إلى الشيخ الشعراوي وتحوله من البلاغة إلى التفسير لتروا كيف تكون نتائج المزاوجة بين العلوم مذعنة للإثراء والتنوير .

والامر قبل ذلك وبعده ليس خيارا ، ولكنك أمر تختمه طبيعة الصنعة وشروطها الوجودية والتنمية ، ولن توجد نظرية أو علم ، ولن تنمو نظرية أو علم إلا من خلال هذه السبيل ، وإن كانت طويلة وشاقة ، فهي كالبحر قرية / بعيدة ، ومسطحة / عميقة ، وسهلة / صعبة ،

ومفيدة / ضارة وهي مالحة مالحة ولكنها ضرورية . وهي كما يقول ابن رشيق أهون ماتكون على الجاهمل أهول ماتكون على العالم . هي إذاً الهيئة / المهلة ، فاختر موقعك .

الرياض ١٦/٣/١٤٠٩ هـ

## عابرون في كلام عابر

( ١ )

مدخل :

من قديم قال الحكماء إن ( الحكم على الشيء فرع عن تصوره ) ، وهذه قاعدة منطقية ضرورية لكل بحث نظري ولكل حكم نقيدي أو تقييمي ( تقويمي ) . ولست أرى أفحى من أخطائنا في الحكم على ( اللغة ) وأنشطتها المختلفة . وهي أخطاء تتبع دائماً عن سوء تصورنا للغة ووظائفها . ذاك لأننا نجح إلى تصور الفعل اللغوي على أنه مجرد عمل إنساني يقصد به غاية نفعية أو غاية جمالية ، ونقف عند هذا الحد من التقنيين . وتأتي أحکامنا بعد ذلك على القول الإنساني منطلقة من ذلك التصنيف الثنائي فنقسم الأدب إلى شعر ونثر ، ونقسم اللغة إلى جمالية وإلى نفعية . فإذا صادفنا نصاً إنسانياً بادرنا إلى وصفه بإحدى الصفتين وإثبات إحداهما يعني نفي الأخرى . ومن هنا فإن قصيدة محمود درويش ( عابرون في كلام عابر ) سوف تكون شعراً أو ( لا شعر ) . ولن تخرج عن هذا المقياس الثنائي . وهذا هو مأسمي هنا بسوء التصور الذي يتبع

عنه سوء الحكم ، وأقول إننا لو أحسنا تصورنا للأمور لقادنا ذلك أو  
لقربنا إلى إحسان الحكم .

ومن حسن التصور أن نستحضر وظائف اللغة قبل أن نحكم على نصّ  
ما ، ونصدر عليه قراراً تقييمياً . ونحن نعرف أن للغة ست وظائف  
حسب تركيزها على أحد عناصر الاتصال الستة - حسبما قررها ياكوبسون -  
ولن أدخل في حديث عن هذه الوظائف الست فقد سبق أن فعلت ذلك في  
( الخطابة والتلقرير ) ص ٧ وما بعدها ، ولكتني ساقف عند الوظيفة التي  
تهمنا في هذا المقام ، وهي الوظيفة ( التنبيهية ) .

ولكي أصل إلى المراد هنا من دون تعقيدات نظرية فإنني أقترح على  
القاريء أن يتذكر معنى عبارة مصرية طريفة هي عبارة : نحن هنا . وهي  
قول تسمعه دائماً في المسلسلات المصرية يقوله أحدهم حينما يقع في دائرة  
اجتماعية لا تعيده انتباها ، فإذا أحس بالإهانة وراغب بتلافيه تتحمّن  
وأطلق هذه العبارة : نحن هنا . والقاتل هنا لا يطلق خبراً ولا يدعي قوله  
أو يصوغ نكتة ، ولكنه فقط يستثير انتباها لكي يجعل الآخرين يشعرون  
بوجوده معهم ، مثلاً يشعر هو بأنه موجود وليس معزولاً . إنه بهذا يعقد  
الجسور مع الآخرين من خلال اللغة المتمثلة بهذه الجملة ( نحن هنا ) ولا  
تعمل اللغة شيئاً سوى إثارة الانتباه وإقامة التواصل ، من خلال هذه  
العبارة .

وهذه لعبة لغوية غارسها دائماً وباستمرار ، والمشكلة ليست في  
ممارستنا لهذه الوظيفة من عدمها ولكن المشكلة تقع في عدم أخذ هذه  
الوظيفة بالاعتبار حينما نحاول دراسة الفعل اللغوي أو الحكم عليه .

وهذا يقودنا إلى استنكار كثير من الأفعال اللغوية التي هي في الواقع أفعال مشروعة ومقبولة مثلما هي أفعال تتم ممارستها دوماً في كل سياقات الحياة ، وبما أنها كذلك فهي أفعال ضرورية ومطلوبة . وللتذكرة في هذا المقام كل الممارسات اللغوية اليومية التي مارسها داخل حياتنا مثل مكالمة هاتفية بين ولد ووالده حيث تكون الأسئلة عن الصحة وعن الجلو . وهي أسئلة لا تثير إجابات بقدر ما تثير أسئلة مائلة يطلقها الطرف الآخر عن الصحة وعن الجلو . وهلم جرا .

ومما يمثل ذلك خطابات التهانى بالأعياد والأفراح ومعظم أفعال الخطاب الاجتماعى الذى لا يهدف منه إلى (الإخبار) أو (إحداث التأثير الجماعى) ولكن الغاية منه هو إقامة (التواصل) وإحداث الانتباه بحيث يشعر (المرسل إليه) بوجود (المرسل) وحضوره حضوراً تواصلياً يقيم العلاقة بين الأطراف المعنية بالاتصال ويحافظ على استمرارها . وهي لذلك صورة من صور دخول الفرد مع الجماعة والانبهاك معهم في همهم المشتركة لكي تحس المجموعة بأن هذا الفرد معهم وجوداً وفعلاً .

ولقد تكون أمثلتنا المذكورة مجرد محطات لغوية عابرة لا تمثل حسماً إبداعياً أو وظيفة إنسانية ، وهذا اعتراض قد يصدق لو وقفت عند هذه الأمثلة فحسب ، لكن الوظيفة الانتباھية في اللغة تتجاوز هذه الوقفات فتشمل جانباً كبيراً من الإنشاء اللغوي ، وذلك مثل باب المناسبات ، وهو باب عريض وواسع ، وهو أحد أبواب الأدب التي مسّها من الظلم والحيف الشيء الكبير والجليل ، منذ أيام مدرسة الديوان حتى اليوم ، مما بلغ بالمتكلمين (أو الكاتبين) حدّ طردهما من ديوان الأدب ، ووصف كل ما هو مناسباتي بأنه ليس أدبياً وأن شعر المناسبات ليس شعراً . وهذا شعار

شاع في نقدنا شيوعاً غوغائياً سالت بسيبه الأقلام والأفواه مستنكرة لكل قول يربط بمناسبة واعتبرت هذا صنيعاً لا يدخل في الأدب ، ونحن لو قبلنا هذا لأخرجنا معظم أشعار العرب وأشعار المعاصرين ولن يبقى لنا بعد ذلك سوى النزر اليسير من صافي القول الذي ربما جاء حراً من (المناسبة) .

كما أن الأخذ بهذه القاعدة سيلغي أحد الأدوار الرئيسية للفعل اللغوي ولصناعة الإنشاء . ومن ذلك ما تمارسه من نشاط لغوي في حفلات التكريم وحفلات التأمين ، وما تمارسه الصحافة عندنا حينها بموت وجيه أو عزيز له مكان في حياة الناس ، وليس ببعيد عنا ما نشر في الأيام القليلة الماضية عن السفير محمد الحمد الشبيلي رحمه الله ، وكل الذي نشر لا يحمل لغويًا أي بُعد نفعي ولا أية غاية جمالية ، ولكننه يصدر عن حس استشعراري يؤكد بالجانب الانتباхи ، حتى إننا لنجد كتابات من كتاب لا يعرفون الميت ولم يقابلوه قط ، وفي ذلك أذكر مقالة الدكتور فهد العربي الحارثي عن الشيخ الشبيلي حيث يذكر الحارثي بالنص أنه لا يعرف المكتوب عنه ، كما أذكر هنا مقالة للأستاذة خيرية السقاف (الدكتورة حالياً) عن المرحوم مطلق مخلد الذيابي في أيام تأبيته تشير فيها إلى عدم معرفتها له ولكنها تكتب إحساساً منها به (رحمه الله رحمة واسعة فهو من خيرة من يعرف ومن يحس به وبذكراه) .

وهذا كلّه تمارسة لغوية صحيحة ومشروعة ، بل إنها تمارسة ضرورية لأنها تحقق إحدى وظائف اللغة بما تؤمّسه من تواصل ما بين المرسل والمرسل إليه ، فتدخل الفرد في نظام متناغم مع الجماعة يعم ويتبّع حتى ليشمل الفعل الجماعي كلّه حينما يستند هذا الفعل على اللغة - كما يقرر

ويرجع في كتابه (السيميولوجيا) حينما يشير إلى أهمية الوظيفة الانتباهية في اللغة بحيث يكون الاتصال منها أهمية كبيرة بين المشاركين في الأشكال الجماعية مثل المشاركة العامة في الألعاب الفولكلورية ولنقل العرضة النجدية أو المزمار الحجازي أو لعبة السامری والخطوطي ، والأغاني الجماعية والرقصات والاحتفالات الموكبة حيث يكون الهدف هو المشاركة والاندماج داخل إيقاع جماعي متمازج ، وهذه هي الغاية الأرجح بينما يكون المضمون الدلالي - هنا - ثانويا - كما يقرر جирه . ويشير أيضاً بقطع إلى أن المضمون في هذه الحالة يتراجع أمام الجانب الانتباهي الاتصالي .

ولذا فإن الخطاب التي تلقى تحت هذه الوظيفة مثل الكلمات الاحتفالية والمناسبة والخطاب العسكرية والسياسية تحتوي على قليل من المعلومات ( ودون شك ، من الضروري أن تحتوي على القليل لأن هدفها هو تجميع المشتركين حول مثال مشترك - جيره ٤٢ ترجمة منذر عياشى ) بحيث يكون المضمون أقل أهمية ، والأهمية تصبح حالة الوجود هنا وتأكيد التلاحم مع المجموعة .

\* \* \*

على أن هذا الجانب الانتباهي في وظيفة اللغة يصل إلى حدٍ بالغ في تأثيره علينا وربما يبلغ حد الاحتواء الذهني والتحكم بسلوكنا ، ولنتذكر أنه يحدث كثيراً أن يفدينا شخص جليل القيمة في نفوسنا فنبادر بالاتصال اهاتفي مسلمين عليه ومحظيين به ومباركين له بسلامة الوصول فإذا ما قابلناه وجهاً لوجه بعد ذلك صافحناه مصافحة عادلة ظانين أننا قد رأيناه من قبل وأعطيناه حقه من السلام الحار والعناق ، ولا نحس بوجود تقصير

منا بحق هذا العزيز ، وذلك لأن المجاملة الهاتفية السابقة قد حفقت غaiات الانتباه وأشبعت الرغبة في التلاحم والتواصل ، ولم نعد نشعر ببعد الشخص عنا أو ب حاجتنا للاقتراب منه ، فنحن في ألفة شعورية تامة أو جدها الخطاب الاتصالي التباهي ما بين الطرفين ، ومن هنا فإن إشباع الوظيفة ألغى الحاجة إليها .

أقول قولي هذا داخلا منه وبه إلى قصيدة محمود درويش ( عابرون في كلام عابر ) وهي إنجاز قولي لا يصح النظر إليه من زاوية محدودة تقتصر على مجرد الموارنة الثانية ما بين الشعر والثرثرة في الخطاب اللغوي ، بل لا بد من الإحالة إلى الركن الوظيفي في الفعل اللغوي ، وقياس الإنجاز حينئذ على ما هو متصور من وظائف اللغة . وهذا ملمح أخفق البازع عن إدراكه حينما حكم على القصيدة حكما لا يستند إلى تصور نظري أو منهجي .

وهذه القصيدة تتحرك عبر الوظيفة الانتباهية التي تسعى إلى إقامة الاتصال ما بين الفرد والجماعة ومن ثم تحسيس المجموعة بوجود هذا الشخص معهم . إنها من جنس جملة ( نحن هنا ) ، وهي مع هذا تحمل وجهها الخاص وصورتها الفريدة مع بصماتٍ تميزها عن غيرها من الخطاب ، وسوف أقف على ذلك في مقال ( أو مقالات ) تتلاحم إن شاء الله في الأسبوع القادم ، وفي سبيل ذلك أقول إن وصف هذا النص بأنه شعر أو ليس بشعر ليس من العلم في شيء لأنه يصدر عن سوء تصور للغة ووظائفها ، ومن سوء تصوره سوء حكمه ، ولسوف أزيد المسألة إيضاحا على إيضاح فيما يأتي من قول .

الرياض ٤/٣/١٤٠٩ هـ

## عابرو<sup>ف</sup> في طلاق عابر ( ٢ )

« إما النصر وإما النصر »

يقول جوته ( ترجمة عبد الرحمن بدوي ) :  
أود أن أتعلم كيف يقدس الكلمات  
لا لشيء إلا لأنها كلمات فاحت بها الشفاه

كذا يتكلم ذلك الشاعر الغربي بحس شرقي ، وما كان القول سهلا على جوته ولن يكون سهلا على أي شاعر ، ولسوف تزداد صعوبة القول كلما ازدادت حاسة القائل اللغوية ، وكلما ازداد توغله في عالم الكلمة ، وهذا صار قول بيت من الشعر أصعب على الفرزدق من خلع ضرس ، وراح رولان بارت يصف الكاتب بأنه الذي ( صار القول بالنسبة له معضلة .. إنه يختبر عمق القول لا أداته أو جماله ) . إنه من يسعى بكدح وصبر مع جوته لكي يتعلم كيف يقدس الكلمات لا لشيء إلا لأنها قول ) فاحت به الشفاه .

هذه هي معضلة الشاعر مع اللغة ، إنه مسؤول عن أخطر فعل

إنساني ، من حيث إن اللغة هي الكشف الإنساني عن الحقيقة ، وتظل الحقيقة بعيدة وغائبة إلى أن تعرضاها اللغة وتتدخل في صراع استكشافي معها ، ولسوف تسلى إدحاماً كشف الأخرى ومن ثم احتواها والسيطرة عليها . وهذا الصراع هو ما يقف في مواجهة محمود درويش في تجربته الشعرية الطويلة . ذاك لأنه شاعر يغوص وسط كل أنواع الحصارات ، فالكل ضدःه : العالم واللغة والذات . إنه كفلسطيني معاصر كتب عليه أن يكون بلا أرض ، وهذه مؤامرة عالمية تجعله ضد هذا العالم مثلما أن هذا العالم قد انحاز ضدَه . كما أنه كشاعر مكتوب عليه أن يكون في مصطريع دائم مع ذاته ومع اللغة التي تناصره بكل سلطويتها المتعددة ، وهذا وضع يحمله على (الضدية) . وهو هنا لا يملك إلا أن يكون مبدعاً ، ومن شرط الإبداع أن يتضمن العطاء والمنح ولا يكفي فيه التمرد المضاد للتسلط . وهذا هو ما يعتقد موقف محمود درويش ويعقد تجربته الشعرية - وبالتالي ينوعها ويعمقها - هو هذا الذي تصفه فريال غزول بالضد الجميل ، لا ضدًا فقط ولا جيلاً فقط ، وإنما هو ضد جيل وذلك لكي يتحقق درويش خياراته المستحيلة التي وصفها يوماً بأنها : إما النصر وإما النصر (انظر فريال غزول : فصول ، المجلد السابع ، العددان الأول والثاني أكتوبر ١٩٨٦ / مارس ١٩٨٧ م ص ١٩٢ وما بعدها) .

ولكي يكون درويش (ضداً جيلاً) فلابد أن يكون شاعراً ومناضلاً في آن . لا شاعرًا فقط ولا مناضلاً فقط ولكنها معاً في آن واحد . ومن هنا فإن القصيدة - عنده - غيرها عند أي شاعر آخر ، وذلك منذ أن قبض على طرف في اللعبة ومارس ضديته الجميلة من خلال الكلمة التي ظل يتعلم

ويعلمونا كيف نقدسها لأنها كلمة الصدق ، كلمة الضد الجميل : كلمة الفعل . إنها الانتقال من شعر الغواية حيث الشعراء ( الذين يقولون ما لا يفعلون ) و ( الذين صار القول بالنسبة لهم هياما في كل واد ) . ولقد صار اتباعهم غواية - كما جاء في وصف الآية الكريمة لهذا الضرب من الشعراء ، وهم شعراء ( النص الجميل ) فحسب ، إنه الانتقال من هذا النمط الجمالي الخالص إلى نمط الضد الجميل لذلك الشعر : شعر القول المرتبط بالفعل . إنه شعر الفتنة المستثناء : ( إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيرا وانتصروا من بعد مظلوموا وسيعلم الذين ظلموا أى منقلب ينقلبون ) . هذه صفة من ارتبطت قوله بفعله . ومحمود درويش لا يملك أبدا إلا أن يكون ذلك الشاعر الذي يعيد للكلمة قداستها من خلال إعادة الفعل إليها ، بأن يجعلها كلمة فاعلة ، وإذا فاحت بها الشفاه كفاحها ذاك كينونة .

ولئن كان درويش محاصرا من ضدية العالم له حيث سلبوه أرضه ، مثلا هو محاصر من ضدية اللغة له كمبدع يريد اختراق الحواجز التعبيرية السائدة من فوقه ، فإنه - أيضا - محاصر من نفسه لأن الرجل - كما يقول أسلافنا - يملك الكلمة إلى أن ينطقها فيكون هو حينئذ مملوكا لها .

ولقد ظل محمود درويش محاصرا من ذاته وملحقا ملاحقة قدرية من ماضيه الشعري المجيد كشاعر للمقاومة منذ عام ١٩٦٤ حين فجر كلمات الوعد بالغضب الآتي في قصيده المُهوية :

إذا ...

سجل برأس الصفحة الأولى  
أنا لا أكره الناس

ولا اسطو على أحد  
ولكنني .. إذا ماجعت  
أكل لحم مفترضبي  
حذار .. حذار .. من جوعي  
ومن غضبي .. !!

ومن العجيب أن طبعات ديوان ( أوراق الزيتون ) كانت تختتم النص  
بوضع علامتي تعجب بعد البيت الأخير وجاءت كلها هكذا :  
!! ومن غضبي !!

وتكرر ذلك في كل الطبعات مما يعني أنه من صنع الشاعر نفسه ،  
وليس من تدخلات الناشرين . ولقد كانت علامات التعجب هذه من  
دواعي الاستغراب عندي ، منذ أن قرأت القصيدة وديوان ( أوراق  
الزيتون ) في لندن مثل هذه الأيام في عام ١٩٧١ حيث اشتريت الديوان  
من أحد المطاعم العربية التي كانت تبيع الغذاء وتقدم بعض الكتب ذات  
الثقافة المتميزة . ولست بناس أبداً أن علامات التعجب هذه قد أحدثت  
في نفسي قلقاً مزمناً يثور ويترکرر في كل مرة أتذكر هذه القصيدة أو أعود  
إليها . وكانت الحيرة تمتلك نظري في هذا المقطع ، حينما أجد فيه ذلك  
اليقين القاطع بالإرادة الإنسانية ولكن الشاعر يباغت اليقين بالتعجب مما  
يجعله قوله احتيالياً ، ويختتم القصيدة بعلامات تحيل الذهن إلى المستقبل  
وتعلق حدى النص ومصيره بشيء لم يحدث . وقد لا يحدث .

ولقد كان ذلك يقلقني لأنني كنت أريد من شعر المقاومة - كما كان  
يُسمى في ذلك الوقت - أن يكون شعراً للعمل وأن تكون الكلمة فيه هي

كلمة الفعل ، ومن هنا فلام مكان للتعجب . إن التعجب يخلخل قداسة الكلمة ويفسد علاقتها بالشفاه ، ولم أزل على تلك الحال من الحيرة إلى أن صارت (الانتفاضة) المباركة حيث عدت إلى هذا النص لأفهمه ولأفهم منه محمود درويش :

### حذار حذار من جوعي

ومن غضبي !!

اليوم أفهم هذه الكلمة مثلما أفهم معضلة الشاعر . هذا الشاعر الذي أطلق كلمته الوعد في عام ١٩٦٤ م مذراً من الغضب ، وفي الوقت ذاته مبشرًا به ، إنما كان يقول الكلمة الباحثة عن فعلها ، إنما في ذلك الوقت كلمة بلا فعل ، فهي إذاً من شعر الغواية (قول بلا فعل) ومن ثم فهي ليست سوى تجربة أدبية من نوع ما ، يقوها شاعر في الثالثة والعشرين من عمره ، يصدر ديوانه الثاني ، وينتظر للخروج حيث بيروت والأضواء والبريق والمجده ليكون شاعرًا رائداً من أولئك الحداثيين اللامعين ، ويصبح حينئذ اسماً جذاباً للدارسين والغاوين وسيداً لمنابر الشعر ومهرجاناته ، وكل هذا شيء جميل وجميل جداً ، ومفيد - أيضاً - لكل النقاد الجدد لأنّه يقدم جسداً حيّاً وجاهلاً يكون دائمًا قابلاً للتشريع والتذوق والمتّعة ، ولسوف يصبح من الممكن للشاعر هذا أن ينام ملء جفونه عن شوارد قصائده ، بينما يسهر النقاد جراءها ويختصمون ، ولسوف يصل الخصم إلى أسلمة المواطنـة والخيانة فمحمود درويش وطفي وخائن حسب هوية الناقد ومنزاجه .

هذا - إذاً - هو التعجب القدري الذي لصق بقصيدة سجل أنا عربي (بطاقة الهوية) ... إن الهوية هنا في موضع عجب ، ذاك لأن الشاعر

يسعى إلى بناء هوية من نوع جديد ، غير تلك الهويات المعمودة ، وطريقه إلى ذلك هو الكلمة ، وهذا لن يتسع تحقيقه إلا بإعادة كرامة اللغة إليها ، بأن نتعلم كيف نقدس الكلمات فنجعلها سلاحاً وسلاحاً جيلاً . وهذا هو ما فعله درويش حيث بدأ بالكلمة السلاح في ديوانه « أوراق الزيتون » ثم دخل إلى الجميل ( الكلمة الجميلة ) في رحلته الشعرية الطويلة بعد خروجه ، ويفضي به المطاف أخيراً إلى عقد المزاوجة ما بين السلاح والجمال فيأتي بالضد الجميل وبالكلمة الفعل - وهنا أقول مع جوته :

اعملوا إذا أن كلمات الشاعر وقوافيه تحلق دائمًا دائمًا  
وهي دائمًا في تحليق قارعة أبواب الفردوس بهمس  
وهدوء ناشدة لنفسها حياة خالدة .

وهي دائمًا في تحليق ، قارعة للأبواب ، وناشدة للخلود تلك هي كلمات الشاعر التي لن نفهمها أبداً إلا إذا نحن دخلنا فيها وفي عالمها ونسبناها إلى سياقها الشعري الذي تتحرك فيه ، وهذا موضوع مقالتنا القادمة إن شاء الله ، حيث نرى أن الغضب تحول من دلالة القول إلى دلالة الفعل لكي يعيد للكلمة فعلها ولا يصبح الشعر مجرد تخيل احتمالي ولكنه إنجاز فعلي . والنص المتجزء يحدث جاليته من خلال ( أثره ) المحرك وقوته الانفعالية ، هذه القوة التي تقيم الخيار الفلسطيني عن معادلة حاسمة لمصلحة الإنسان والحضارة والتاريخ : إما النصر وإما النصر . إما الفعل وإما الفعل ، ومن ثم يكون الشعر : إما الشعر وإما الشعر ، فالبديل للجميل هو الجميل ، والبديل للغة هو اللغة ، ويتنهي هنا زمن الضياع ليبدأ زمن الفتح والانسان . هذا هو فعل اللغة ونفحة الفعل ، ولتستمر في حلقتنا القادمة .

الرياض ٨/٥/١٤٠٩ هـ .

نص القصيدة :

## عا رو ق في كل عابر

محمد درويش

أيها المارون بين الكلمات العابرة  
احملوا أسماءكم ، وانصرفوا  
واسحبوا ساعلتكم من وقتنا ، وانصرفوا  
واسرقوا ما شئتم من صور ، كي تعرفوا  
أنكم لن تعرفوا  
كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء ..  
أيها المارون بين الكلمات العابرة  
منكم السيف - ومنا دمنا  
منكم الفولاذ والنار - ومنا لحمنا  
منكم دبابة أخرى - ومنا حجر  
منكم قبالة الغاز - ومنا المطر  
وعلينا ما عليكم من سماء وهواء  
فخذوا حصتكم من دمنا .. وانصرفوا  
وادخلوا حفل عشاء راقص .. وانصرفوا  
وعلينا ، نحن ، أن نحرس ورد الشهداء ..

وعلينا ، نحن ، أن نحيا كما نحن نشاء !

أيها المارون بين الكلمات العابرة  
كالغبار المتر ، مرروا أينما شئتم ولكن  
لا تمرروا بیننا كالحشرات الطائرة  
فلنا في أرضنا مانعمل  
ولنا قمح نربيه ونسقيه ندى أجسادنا  
ولنا ماليس يرضيكم هنا :

حجر .. أو حجل  
فخذوا الماضي ، إذا شئتم ، إلى سوق التحف  
وأعيدوا الهيكل العظمي للهدد ، إن شئتم ،  
على صحن خرف .

فلنا ماليس يرضيكم : لنا المستقبل  
ولنا في أرضنا مانعمل

أيها المارون بين الكلمات العابرة  
كدسوا أوهامكم في حفرة مهجورة ، وانصرفوا  
وأعيدوا عقرب الوقت إلى شرعية العجل المقدس  
أو إلى توقيت موسيقى المسدس !

فلنا ماليس يرضيكم هنا ، فانصرفوا  
ولنا ماليس فيكم : وطن ينづف شعباً ينづف  
وطناً يصلح للنسيان أو للذاكرة ..  
أيها المارون بين الكلمات العابرة  
أن أن تنصرفوا

وتقيموا أينما شئتم ولكن لا تقيموا بيننا  
أن أن تنصرفوا  
ولتموتوا أينما شئتم ، ولكن لا تموتوا بيننا  
فلنافي أرضنا مانعمل  
ولنا الماضي هنا  
ولنا صوت الحياة الأول  
ولنا الحاضر ، والحاضر ، والمستقبل  
ولنا الدنيا هنا .. والآخرة  
فأخرجوا من أرضنا  
من بربنا .. من بحرنا  
من قمحتنا .. من ملحتنا .. من جرحتنا  
من كل شيء ، وأخرجوا  
من ذكريات الذاكرة  
أيها المارون بين الكلمات العابرة ! ..

\* \* \*

## السَّلَّمُ الْجَمِيلُ

- ١ -

أيها المارون بين الكلمات العابرة  
احملوا أسماءكم وانصرفوا  
واسحبوا ساعاتكم من وقتنا وانصرفوا  
واسرقوا ما شئتم من صور ، كي تعرفوا  
أنكم لن تعرفوا  
كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء .

كذا يستهل محمود درويش قصيده القضية ، وهذا هو المقطع الأول منها . والقاريء لا يتواجه مع هذه الأبيات إلا بعد أن يمر على عنوان القصيدة : ( عابرون في كلام عابر ) ، وبما أن هذه الجملة هي فاتحة النص ، وهي الباب الذي يلتجع منه القاريء إلى القصيدة فإن وقوفنا عند هذه الجملة لابد أن يكون بمقدار أهميتها للنص وللقاريء . ذاك لأن العنوان هو بمثابة ( الهوية ) للقصيدة ، لأنه - أولا - يحمل لنا صورة من

صور تفسير الشاعر لقصيدته . فالعنوان هو آخر ما يكتب من النص الشعري ، بعد ان تزول عن الشاعر حالة المخاض الكتافي ويفرغ مما يسميه بايرون بالحمم البركانية التي تحمي الشاعر من الجثون . وهي تحميه من الجثون لأن الكتابة هي البديل عن الانفجار النفسي بما أنها انفجار لغوي يوازي بل يفوق درجات الانفعال الذاتي . وإذا فرغ الشاعر من كتابة قصيده راح يبحث لها عن عنوان . هذا العنوان سوف يكون خلاصة دلالية لما يظن الشاعر أنه فحوى قصيده ، أو أنه الماجس الذي تحوم حوله . فهو - إذا - يمثل تفسير الشاعر لنصه ، هذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى فإن العنوان هو إعلان عن النص وإشهار له ، ويتضمن ذلك إغراء القارئ باستقبال النص والدخول إليه . ولا ريب أن الشعراء - عموما - يدركون هذا المعنى الاغرائي ويسعون إليه بإخلاص واع ولذا نجد دائماً بلامعة متميزة في اختيار العناوين ( أو العنوانات . وأنا أفضل واستخدم كلمة عناوين ) ، وقد تبلغ بلامعة العناوين درجات أرقى بكثير من بلاغيات النصوص .

ولقد شاع استخدام العناوين البللية شيوعاً يوشك أن يؤسس ثقافة نصوصية متميزة تخص العناوين دون النصوص ، وربما يتأسس من ذلك جنس كتابي له حدوده ومراميه وبلامياته الخاصة ، وقد يكون شبيهاً بالتوقيعات العربية القديمة في دقتها وإيجازها وبراعتها المجازية المتميزة ، وقد يحتاج هذا الأمر إلى وقفة غير هذه الوقفة لعلها تيسّر لي في مناسبة

أخرى - إن شاء الله - على أنني قد لمست جانباً من الموضوع في الخطبة والتكبير ص ٢٦١ ، ولكنني مازلت أرى أنه يحتاج إلى وقفة خاصة به ، لأن العناوين - اليوم - تشكل مصدراً أساسياً من مصادر الثقافة العصرية يجعلها ذات جماليات خاصة تستحق السبر والدراسة . فهي بذلة جديدة لم تكن معروفة في الثقافة العربية القديمة . وفي القديم كانت القصائد تنسب إلى حروف الروى ، فيقولون لامية العرب ولامية العجم ، ويصفون القصيدة بالكلمة فيقولون : قال ليid في الكلمة له . ونسبة القصائد لحروف روتها يجعلها ذات هوية صوتية ، فهي صوت لغوي يستند على حرف يوحد كيان القصيدة ويحقق عضويتها ، وهذا أمر لا يخص الشعر فقط ، ولكن اختفاء العناوين كان هو الأصل في كل أنواع الفعل الثقافي حتى إن سبيوبيه يؤلف في التحو ولا يضع عنواناً لمؤلفه ، ويصير اسمه « الكتاب » وينحصر في قال « كتاب سبيوبيه » مثلما يقال معلقة امرىء القيس . وظل الأمر في الغالب كذلك إلى أن جاءت فترة الإحياء فصارت المناسبة هي العنوان . وإن نظرة في الشوقيات لتوضح أن عناوين أحمد شوقي هي أسماء الأحداث التي جاءت من أجلها النصوص ، فكان العنوان عندهم هو همزة الوصل ما بين النص والحادثة ، أو هو تبرير لوجود النص ، أو تأكيد لانتهائه . وإذا خرج النص عن المناسبة فإن العنوان سيكون موضوع القصيدة مثل قصائد شوقي في حكايات الحيوان . والموضوع هنا مختلف عن الدلالة ، لأن الموضوع يصدر عن

المعنى الصريح والغرض المكشوف ولا يلامس الأبعاد الدلالية الشاعرية التي تتوجه نحوها الكتابة الإبداعية .

وإذا ماجاء الرومانسيون فإنهم يراوحون في عناوينهم ما بين المناسبة وما بين الحس العاطفي الذي يسود جوّ القصيدة ونجد في ذلك عناوين ثمودجية مثل : حنين / لوعة / هجران / حديث النفس / الطائر الجريح / غلواء . . . الغمّ ما هو سائد لدى الرومانسيين .

ولكن الحركة الشعرية الحديثة تأتي وتغير - فيها تغير - هذا السياق في العناوين الذي يقوم إما على مناسبة خارجية أو مناسبة داخلية مما هو ضرب من المحاكاة لا هو ماثل في العالم أو كما هو منبثق من الروح . يتغير ذلك كله ليقضي بنا (نحن والنص) إلى ضرب من المواجهة المتهدية مع جل شعرية تتصدر النصوص وتباغت القاريء في سلسلة من التحولات الدلالية ، تبدأ مع النفس الأول ولا تنتهي إلا بالعودة ثانية إلى العنوان بعد استكمال القراءة للنص كله . فالعنوان هنا هو أول ما يواجه القاريء ، ومن هنا فهو بداية النص ، ولكنه بالنسبة للشاعر هو آخر ما كتب . ومن هنا فإن

نهاية الشاعر هي بداية القاريء ، وبذا يكون العنوان بداية ونهاية في آن . وهذا يجعل علاقتنا معه ضربا من التوتر المتضليل ، أقول متضليل لأن العنوان في حقيقته عمل طفيلي ، يأتي قسرا وبدون دعوة ، ولكنه - مع هذا - يظل متذجا مع المجموعة . أما لماذا يكون العنوان طفيلي فلأنه عقلي جاء بعد أن ثاب عقل الشاعر إلى رأسه ، وبعد أن أفرغ انفعالاته وحوّها إلى نص حيّ ماثل ، ثم نظر إلى هذا النص وفكّر فيه لكي يستنبط منه عنوانا ، وقد يوضع إحدى الجمل مقتطعا إياها من سياقها أو ربما استلهم

الفكرة الإجمالية لغaiات النص - كما يفعل السياق : أنسودة المطر ، النهر والموت وسواها - أو قد يضع جملة تفسيرية كما هو وضع قصيدة هذه ، ( عابرون في كلام عابر ) ، وهذه جملة العنوان ، وهي جملة غير موجودة داخل النص ، ولكنها متحولة عن جملة أخرى هي قوله :

### أيها المارون بين الكلمات العابرة

وهذه الأخيرة تكررت خمس مرات ، وكانت مطلعاً للقصيدة وخاتمة لها ، كما أنها جاءت مطلعاً يتكرر طلوعه في مقاطع القصيدة الأربع . ومن ثم فإن جملة ( أيها المارون بين الكلمات العابرة ) هي نواة النص وعنصره المهيمن ( أي الصوتيم ) ، فهي البداية وهي النهاية وهي مستهل المقاطع ، وهي الجملة التي تولدت عنها جملة العنوان . أما باقي جمل النص فهي تفريع دلالي يتعين عن هذه الجملة . ويتطور ويتتنوع هذا التشكيل ويظل في دائرة التحولات إلى أن تصبح الجملة الأولى ناتجًا دلاليًا بعد أن كانت هي المولدة ، وذلك حينما انتهى النص بها فصارت بذلك نتيجة وقد كانت من قبل مقدمة .

لذا فإن هذه الجملة هي لب النص ، ولن ندرك أبعاد النص إلا من وقوفنا على هذه الجملة :

### أيها المارون بين الكلمات العابرة .

ولن يصعب علينا أن ندرك أن جملة العنوان هي رديف دلالي يعادل هذه الجملة ويفسرها ويمد من دلالتها ، ولكنكي ندرك ذلك عياناً فلنضع الجملتين معاً ويزايهما النقىض الدلالي لكل منها حسب الجدول التالي :

|                     |        |
|---------------------|--------|
| عبرون في كلام عابر  | الجملة |
| باقون على لغة باقية | النقيض |

|                                      |        |
|--------------------------------------|--------|
| أيها المارون بين الكلمات العابرة     | الجملة |
| أيها الباقيون في «على» اللغة الباقية | النقيض |

نلاحظ من هذين الجدولين أن النقيض للجملتين واحد ، ولا يوجد اختلاف إلا من حيث التعريف والتوكير حيث تكونت جملة العنوان من عناصر مُنكرة ، مما يشير إلى الشمول والإطلاق ، ولكن هذا الشمول يتحدد ويقييد داخل النص باستخدام أداة النداء (أيها) التي تقضي وجود منادي محدد في حدود مدار الصوت ، لأننا عادة ننادي من يسمعنا - ولو بمحازياً أو افتراضياً - وهذا التحول من الإطلاق إلى التقييد يعني أن الشاعر قد أحضر المخاطبين وجعلهم مادة لصوته وكلماته بعد أن قيدهم بأدوات التعريف وطوقهم بالكلمات (بين الكلمات) ، وهذا هو الفارق الدلالي ما بين جملة النص وجملة العنوان ، ففارق الشمول والتقييد . ولكنها جملتان متراوختان متكمالتان بعد ذلك ، ويوجد بينهما نقىض واحد يمثل

البديل الغائب عن النص ولكنه حاضر ماثل ، من حيث إن النص ليس فيها هو حاضر فقط ولكنه أيضا فيها هو غائب ، ودلالات الغياب ضرورية للنص بمقدار ضرورة الحضور ، ونحن لا نفهم هذه فيها صحيحا إلا بتلك . ومثلاً أنت لا تعرف الليل إلا بوجود النهار والعكس فإننا لا ندرك كنه الشيء إلا بعد إدراكنا لنقيضه . وهذا سر كوني من أسرار الخالق

سبحانه ، جعله الله قاعدة معاشرة لنا . ولا ريب أنه أيضاً قاعدة لحياة النص ، وللغة مطابقة لحياة الناس ، متجهي اللغة . ولا تستقيم الأمور إلا بوجود هذين الطرفين معا . ونقرأ في الآية الكريمة قول الله ( قل أرأيتم إن جعل الله عليكم الليل سرماً إلى يوم القيمة من إله غير الله يأتيكم بضياءً أفلأ تسمعون . قل أرأيتم إن جعل الله عليكم النهار سرماً إلى يوم القيمة من إله غير الله يأتيكم بليل تسكون فيه أفلأ تبصرون ) .

لا تستقيم الحياة بليل فقط ، ولا تصلح بنهار فقط ، ولكن لا بد من وجودهما معا ، ولذلك جاءت الآية الأخرى مكملة للسابقتين : ( ومن رحمته جعل لكم الليل والنهار: لتسكنوا فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون ) . كذا هي الحياة في الكون ليل ونهار . أما في النص فإنه لا بد من وجود معاذلة تعيننا على الفهم وذلك بأن ندرك ( نقيض الكلمة ) لكي نفهم معناها . لأن معنى الكلمة يقتضي شيئاً في آن ، فهي تثبت مدلولها وفي الوقت نفسه تبني نقيضها ، والعكس في حالة السلب . ولذلك فإن جملة ( عابرون في كلام عابر ) تقتضي وتحتاج جملة ( باقون على لغة

باقيه ) ، حيث الأولى تعني اليهود ، حسب السياق الذهني للنص ، وهو ما يؤيده ويفضي إليه سياق الدلالات التركيبية في القصيدة حسب إشارات مثل : عشاء راقص / الهيكل العظيم للهدى / العجل / . مع إشارات أخرى ذات دلالة خاصة مثل الفولاذ وقنبلة الغاز والغبار المر وغيرها مما يشكل صورة خاصة لـ هؤلاء ( العابرين ) ويقابلهم ( باقون على لغة باقية ) وهم الفلسطينيون حسب السياق الذهني الذي يؤيده . أيضا - سياق النص بما فيه من إشارات للدم واللحم والمطر والحجر والقمح ، وهي عناصر البقاء في مقابل عناصر العبور والمرور . ذاك لأن المطر لا يمر ولكنه يهبط ويتغلغل وسط الأرض ، ولا يكون المطر مطرا إلا إذا نزل وانسكب على وجه البسيطة ، أما إذا مر وراح فإنه سحاب زل وليس مطرا . وكذلك اللحم والحجر هي أجزاء لا تفصل ولا تغير ، بينما الغبار والغاز والقنبلة هي أشياء لا تملك عضوية الارتباط والبقاء وليست سوى عناصر أجهضت من فطريتها وطبيعتها وأحيلت إلى مواد زوالية تفني نفسها في الوقت الذي تفني فيه غيرها .

\*\*\*

والآن هل أقول : وأدرك شهر زاد الصباح فسكت عن الكلام المباح . يبدو أن حلقة اليوم قد طالت ولذا أقف لأواصل الحديث في الأسبوع القادم - إن شاء الله .

## السَّلَعُ الْجَيْدِ

( ٢ )

اللغة / الإنسان

٢ - تردد جملة (أيها المارون بين الكلمات العابرة) ست مرات في نص القصيدة ، وهذا يستدعي - بالضرورة - تكرار الجملة النقيض (أيها الباقيون في اللغة الباقة) . وهذا يجعل قصيدة محمود درويش تتحرّك على مستويين متلاحمين . وهذا المستويان يتصارعان صراعاً محتدماً هو ناتج لذلك التلامح الإجباري ، حيث ( المارون / العابرون ) هم ظاهر النص وعنوانه وصورته البارزة ، بينما ( الباقيون ) هم المستورون في الداخل والمغطى عليهم ، لكن هؤلاء الباقيين يتكتشفون من داخل النص عبر ما يحملونه من صفات تتلاحم في القصيدة وتبز منقطع إلى مقطع ، فهم يمثلون ضمير المتكلم مع أنهم غائبون عن ظاهر النص وعنوانه . ومن هنا فإن صراع الصفات يأخذ بالواجهة منذ اللحظة الأولى :

احملوا أسماءكم ، وانصرفوا  
واسحبوا ساعاتك من صور ، كي تعرفوا

وأسرقوا ما شئتم من صور ، كي تعرفوا  
إنكم لن تعرفوا  
كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء .

هنا يبدأ الكشف والتعرية ، فهؤلاء ( المارون / العابرون ) يستندون على علاقة مفصلة مع أساسيات الوجود المعاشر . وأول حالات الانفصال تقع ما بين الاسم والمسمى ، ما بين الدال والمدلول . وهذه عادة تقوم في الأعيان البشرية على علاقة عضوية ، فصلاح الدين يظل هكذا في كل اللغات وفي كل الأزمان ، ولن نعرف الرجل إلا بإسمه هذا . والإسم هنا علامة عليه ترتبط به ارتباطا عضويا ( لا ينفصل ) . بينما علامته الجنسية ( رجل ) سيمسها التغيير من لغة إلى أخرى ، ومن مرحلة من مراحل حياته إلى أخرى ( من طفل إلى شاب إلى رجل إلى كهل ... الخ ) في حين يظل اسمه واحدا ثابتا . أما أولئك المارون فإنهم لا يتصفون بهذه الصفة البشرية ، ولذا فإن أسماءهم مفصلة عنهم ، ومن أجل ذلك راح الشاعر يدعوهم لأن يحملوا هذه الأسماء ويلملموها كالمتاع ثم ينصرفون : ( احملوا أسماءكم ، وانصرفوا ) .

ومثلاً أنهم منشطرون من الداخل بانفصال الاسم عن المسمى فإنهما - أيضا - مفصلون عضويا عن ( الوقت ) ، و ساعاتهم لا تملك وقتا ولا ترتبط بوقت خاص بها . ذاك لأن الوقت يخص ( نا ) . و ساعاتهم - إذا - دخلة على وقت ( نا ) . ومن كان هذا شأنهم وتلك صفتهم فإنهما لن يملكون من الأشياء سوى ( صورها ) والصورة هي ظل الحقيقة ، ولن يليست الحقيقة . مما يعني أنهم قوم بلا حقيقة منذ أن كانوا بأسماء مبتورة العلاقة أي بلا أصول ومنذ أن كانوا لا يتسبون إلى وقت ، مما أفضى بهم إلى مجرد عابرين / مارين ليس بيدهم سوى أن يسرقوا الصور . ومن قبل سرقة

الصورة فمعنى ذلك أنه عاجز عن امتلاك الواقع ولسوف يعرف أنه لن يعرف . وهذه هي غاية الضياع هؤلاء المتجرددين من الحقيقة ، كما تقول الدلالة العامة لهذا المقطع : تجريد المارين من الحقيقة ، من خلال انفصالهم عن مسماهم وعن الوقت وعن الواقع ( نقىض الصورة ) .

وفي مقابل هؤلاء المارين نجد ( الباقيين ) الذين يتسبّب إليهم الوقت ( وقتنا ) والأرض ( أرضنا ) ، وبما أنهم كذلك أصحاب وقت وأصحاب أرض فإن صفتهم تعمق في المكان من خلال انتساب الحجر إليهم ومشاركة هم في البناء ( كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء ) . ومن هنا انطلق صوتهم في المقطع الرابع معطياً هذه التبيّحة :

فلنا في أرضنا مانعمل .

ويفضي ذلك إلى إدخالهم إلى أعماق الزمان وتعميقهم فيه مثلما تعمقوا في الأرض ، فنقرأ بعد ذلك :

ولنا الماضي هنا

ولنا صوت الحياة الأول

ولنا الحاضر ، والحاضر ، والمستقبل

ولنا الدنيا هنا .. والآخرة .

ويبدو الصوت الشعري قاطعاً في ثقته بامتلاك الماضي وامتلاك المستقبل والدنيا وارتباطها جيئاً بالمكان من خلال تكرار الظرف المكانى ( هنا ) ، ولكنّه حينما يشير إلى الحاضر يشعر بأنّ هذا الحاضر ليس مملوكاً له ملكية قاطعة مثل ملكيّته للأخريات ، ولذا فإنه يؤكّد على الحاضر بأنّ يورّد الإشارة إليه مرة تلو أخرى فيعطيه هذا الحاضر على نفسه ( الحاضر

والحاضر ) مما يعني أن ذلك هو موضع الصراع والمداولة الانفعالية ، ويكرر لذلك إشارة الملكية ( ولنا ) أربع مرات في أربعة أبيات ، وهي تتكامل مع محمل إشارات الملكية المتعددة في النص الثاني عشرة مرة ( لنا / ولنا / فلنا ) مثلياً تردد إشارات الإضافة ( نا ) محتوية للوقت والأرض والبر والبحر والقمع والملح والجرح وفي هذا ترجمة لحقيقة هؤلاء الباقيين في مواجهة المارين العابرين ليكون الفارق القاطع بين الوجودين متمثلاً ومنطلقاً في قوله :

ولنا ماليس فيكم  
وطن ينづف شعباً ينづف  
وطناً يصلح للنسىان أو للذاكرة .

هذا هو الفاصل ما بين الوجودين ( لنا ماليس فيكم ) . إن ما هو ثابت لنا هو بالضرورة سفي عنكم ، فالثابت لنا هو الوطن الذي ينづف شعباً . وهذا الشعب ليس ناتجاً سلبياً لذلك الوطن فهو شعب يأتي عن نزيف ، وهذا النزيف نفسه يتمغض عن نزيف آخر يصدر عنه وطن ، فتحن الوطن نزيف ينづف . والحاصل من ذلك النزيف المزدوج هو هذا الكائن الحي الذي يصلح للنسىان مرة وللذاكرة مرة أخرى . ولا يصلح للنسىان إلا ما هو مادة صحيحة للذكرى حينها يحدث تبادل الوظائف وتفاعلها ، فالوطن ينづف شعباً ، والشعب ينづف وطناً ، وهما معاً صالحان للنسىان ، وهما - أيضاً - صالحان للذاكرة في الوقت نفسه . وهذا ماليس فيكم إذ إنكم لا تصلحون للنسىان ، مما يجعل هؤلاء المارين خارج إطار الذهن البشري ، لأنهم بلا مسميات منذ أن ابتذلت أسماؤهم على

قارعة الزمن ، ولم يعودوا صالحين للنسوان . ولو صلحو للنسوان لأمكن تذكيرهم وسידخلون حينئذ إلى الذاكرة ، ولكنهم غير صالحين لذلك . والنسوان هنا معناه التذكاري ، لأننا لا نقول عن الشيء إنه (نسيء) إلا إذا نحن تذكّرناه ، وبمجرد اتصاف الشيء بهذه الصفة يقتضي حضوره واسترجاعه ، فإذا قلت نسيت فلاناً فهذا معناه تذكّرت فلاناً ، لأنّه قد حضر في الوجود الذهني ، ومن هنا فإن (الوطن) عند محمود درويش صالح للنسوان لأنّه مادة من مواد الذاكرة ، ونسوانه لا يفهي إلى زواله ولكن ذلك يحيله إلى مرجعية موثقة تمكّنه من الحضور في أية لحظة تشعر بفقدانه فيها . وإعلان النسوان هو بمثابة الإعلان عن فقداننا للشيء ومن ثم شروعنا في البحث عنه ، وهذا ما يفعله هذا النص : إنه يعلن حالة النسوان فيشرع بالاستذكار . وهذا ما لا يقوى عليه (المارون / العابرون) ولكن (الباقين) هم وحدهم من يقوى على ذلك لأنّ الماضي لهم ، وهم المستقبل . ومن ملك هذين فلا بد أنّه سيمتلك الحاضر . وهذا ما يجعل الشاعر يكرر كلمة الحاضر دون الماضي المقطوع به أو المستقبل المملوك بكل تأكيد .

\*\*\*

٤٠٢ تلك دلالات يوجّبها النص ويظهرها مكشوفة فوق سطحه ، ولكنها من هذا التكشف تفضي إلى ما يمكن أن نسميه بالحقيقة النصوصية ، وهي أنّ النص هذا يتحرّك من خلال إثبات المبني ونفي المثبت بدءاً من جملة العنوان : عابرون في كلام عابر وما يقابلها وهي الجملة النقيض : باقون

على لغة باقية . ثم مانجده في النص من تابع متواتر هذه المعادلة ، حسب  
الجمل التالية :

ولنا ماليس يرضيكم هنا :  
حجر .. أو حجل

فلنا ماليس يرضيكم : لنا المستقبل

فلنا ماليس يرضيكم هنا ، فانصرفوا  
ولنا ماليس فيكم : وطن ينرف شعبا ينرف  
وطنا يصلح للنسىان أو للذاكرة .

تلك هي معادلة التضاد التي تنفي وتبث في آن واحد ، وكل ما هو  
( لنا ) فهو ليس ( لكم ) ، وهو أيضا ( ليس يرضيكم ) . ومن هنا فإن  
النص قد أتى كله متحركا من خلال إثبات ( الملكية ) والانتهاء للأرض  
والوقت ، ونفي ذلك كله عن ( المخاطبين ) .

ومنذ أن أصبح الوقت وأصبحت الأرض عضوا مضافا فإن المضاف  
إليه قد صار هو المتكلم ، وظل يتكلم من خلال النص بصوت واحد هو  
صوت الجماعة ، وفي مقابل ذلك ظل ( المارون / العابرون )  
لا يتكلمون وإنما يستقبلون القول فقط . وظلوا مادة للكلام وموضوعا  
للكشف والتعرية ولكنهم محرومون من حاسة النطق ، مما يجعلهم خارج  
النص وإن كانوا فيه ، وخر وجهم عن النص وعدم فاعليتهم فيه هو  
ما جعل الشاعر يصف كلماتهم بأنها عابرة ، ومن صارت كلماته عابرة فهو  
بالضرورة عابر ، لأن اللغة هي الوجود الفعلي في النص ، فإذا تحول هذا

الوجود إلى عبور فهذا معناه زوال الموجود ومروره - كما يقطع النص -  
ومن هنا فإن مثبت نصوصيا يتحقق بعد نفي النقيض ( ولنا ماليس  
يرضيكم هنا ، فانصرفوا ) . والانصراف حتى لأن العابر والمار لابد أن  
يؤول إلى انصراف منها مكث .

\*\*\*

هذه وقفة سريعة على دلالات النص رأيتها ضرورية ، ولسوف  
أتعرض لمسائل أخرى تتعلق بالقصيدة وقضيتها وتحولاتها في المقالات  
القادمة إن شاء الله .

## من الفعل إلى الممكن

منذ أفلاطون وأرسطو والنقد العالمي مشغول بمسألة العلاقة ما بين النص والواقع ، ومدى تناظر هاتين البنيتين ، محاكاة أو تقابل أو تقاطعا أو تجاوزا ، حسب توجهات المدارس والرؤى المختلفة حول وظيفة النص وحول ( ماهيته ) . ولقد طفت النظرة التصوصية على توجهات النقد العربي القديم ، حيث شاع مبدأ الفصل ما بين النص والواقع الفعلى للكاتب ، ولذا فإن الشاعر لا يقع عليه الحد فيما قال في شعره ، كما أن الهجاء الشعري ظل سائدا طوال فترات الثقافة العربية منذ الجاهلية حتى المصوّر الإسلامية ولم يحدث أن تعرض شاعر من شعراء الهجاء لأي عقاب انتقامي بسبب من شعره منها كان الهجاء بذاته وجارحا . وأقوال النقد والمهارات الثقافية تؤكد هذا الفصل الواضح عند العرب مبدعين ومفكرين - ولن أستطرد في هذا تاركا التفصيل لوقفة أخرى غير هذه الوقفة - . ولكن أقول هاهنا إن التناظر ما بين النص والواقع ظل سؤالا كبيرا في النقد الغربي وظللت الإجابات عليه تترى بصورة متباعدة ومثيرة . ولا ريب أن كل إجابة منها ستظل منظورا فكرييا مجردا يفيدنا في التأمل والنظر ، ولا يتحول إلى تصور نقدي إلا حينما يصطدم بمنص ما . وهذا

هو ما أجدني فيهاليوم ، وأنا أأهم بالوقوف وقفه الموازنة بين ( عابر و ذ في  
كلام عابر ) و ( بطاقة هوية ) وكلاهما لمحمود درويش .

ولقد جرتنى هذه الوقفة إلى استدعاء ماطرحة بعض النقاد في التفريق  
ما بين نوعين من الوعي النصوصي ، أحدهما الوعي الفعلى والآخر الوعي  
الممكן ، حيث يكون الفعلى حينما يصدر النص عن تصوير مباشر للحس  
الحادث في بيته ، أما الوعي الممكן فيتحقق إذا استطاع النص تحويل ذلك  
الحس إلى تصور تخيلي يكسر حدود الواقع الفعلى ويدخل إلى آفاق  
( المابعد ) و ( المأشمل ) فيصبح الخاص عاماً والذاتي جاعياً . هذه رؤية  
نقدية طرحتها عدد من النقاد ، وتردلت في كثير من الكتابات النظرية  
والإجرائية ، ولقد لمست الفكرة تُمثل أمامي متقدمة نظرتي في قصيدة  
درويش هاتين ، حيث وجدت أن ( بطاقة هوية ) تتحرك وتتصدر عن  
وعي فعلى يتحكم فيه الحس الخاص بمعضلة الذات والهوية ، ويقف  
النص عند هذا الحد من دون أن يلامس مشارف ( الوعي الممكן ) . وهو  
نص يتحرك على جملة أساسية هي : سجل أنا عربي .

وتتكرر هذه الجملة . وفي كل مرة من هذه المرات تأتي فاتحة المقطع  
شعرى يبدأ منها ويتمدد ليتهى بجملة أساسية ردية هي : فهل تغضب ؟  
وأقتبس هنا المقطع الأول لأجعل القاريء شريكاً لي في تمثيل النص :

سجل  
أنا عربي  
ورقم بطاقة خمسون ألف  
وأطفالي ثمانية

وتابس عليهم .. سياتي بعد صيف  
فهل تغضب ؟

ويتلذ ذلك خمسة مقاطع كلها تبدأ من جملة ( سجل أنا عربي ) وتنتهي  
في ثلاثة منها بجملة ( فهل تغضب ) مما يجعل النص مركبا من هذا  
الصوتين :

سجل أنا عربي ، فهل تغضب ؟

وسمات هذا العربي تفتح في النص كالتالي :  
أنا اسم بلا لقب

جذوري  
قبل ميلاد الزمان رست  
و قبل تفتح الحقب

وميزاتي :  
على رأسي عقال فوق كوفية  
و كفي صلبة كالصخر  
تخمس من يلامسها .

وعنوان :  
أنا من قرية عزلاء .. منسية  
شوارعها بلا أسماء  
و كل رجالها في الحقل والمحجر

فهل تغضب ؟

وفي معمعة التعريف وكتابة الهوية يأتي سؤال متواتر :

فهل ترضيك منزلتي

أنا اسم بلا لقب

وغاية الحديث هي خاتمة القصيدة :

حذار .. حدار .. من جوعي

ومن غضبي !!

هذه بطاقة الهوية في السؤال عنها يغضب ، وهذا العربي الذي لا يملك  
أية صفة منذ أن كان باحثا عن ( وجود ) هو مجرد وجود . وكلمة عربي هنا  
هي الهوية وهي الاسم وكونها إسماً معناه أنها هي ذلك ( الوجود )  
المشود ، ولذا تكررت خمس مرات من أجل تأكيد اسميتها وتحقيق  
وجودها ، وأيد ذلك ترداده جملة ( أنا اسم بلا لقب ) مرتين ليؤسس جملة  
ضمينة متلاحمة هكذا :

أنا عربي

أنا اسم

أنا وجود

فلكي يكون وجوداً لا بد أن يكون اسمه ولكي يكون اسمه لا بد أن يكون  
عربياً ، وكون العروبة اسمها هو ارتفاع بها إلى مستوى الثبات والتلاحم  
العضوي . وهذا استوجب نفي كونها لقباً ، لأن من شأن اللقب عدم  
الثبات . أما الإسم ثابت ، كذلك جاءت الكلمة عربي خبراً لمبدأ وهذا  
المبدأ هو الضمير الأول ( أنا ) ، ومن شأن الخبر أن يمنع المبدأ وجوداً ،

إذ لا قيمة لمبدأ بلا خبر .

كما أن الكلمة عربي جاءت غير معرفة بـ «ال» فما يعني أن (أنا) جزء من الخبر .

فالمتكلّم جزء يسعى إلى الدخول إلى كل يشمله . وهذا الكل يتجسد في الكلمة ( عربي ) . ومن هنا تصبح هذه الجملة صورة لحسٍ خاصٍ يمثل واقعاً فعلياً لا يزاحمه أى واقع آخر منها كان ذلك الواقع ، فالقيمة الأولى والأخيرة هي للهوية العربية التي صارت - في هذا النص - اسمًا لا تزاحمه الصفات ، ولا يشترك فيه شريك حتى وإن كانت قرينة الشاعر ، التي بادر النص بحرمانها من شرف الاشتراك بالاسم ( شوارعها بلا أسماء ) ، ولقد صارت القرية عزلاً مناسبة وبلا اسم لأن ذلك كله من حق ( أنا ) وحدها . والشاعر - هنا - مشغول بالهوية الأساس وهي هوية جوهرية لا يسمع لسواتها بمشاغلته عن الغاية الأولى : أنا عربي .

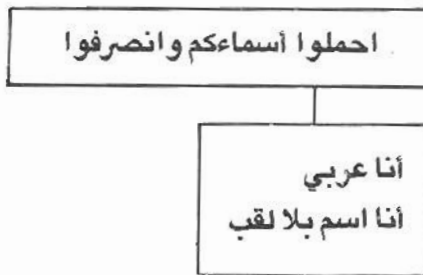
\*\*\*

تلك الهوية الوجود ( الاسم ) هي ما يسبب الغضب ، فهي - إذًا - موضع الخصم أمام الآخر . وهو آخر ظل غائباً عن النص وظل محرومًا من النطق . وهذا الصمت الذي يطبق على ( الآخر ) هو سمة دلالية تسود في شعر محمود درويش وتنتد إلى نصه ( عابرون في كلام عابر ) ، وهذه هي صفة المشاكلة الوحيدة ما بين النصين ، حيث صار الفعل حقاً

خاصة بالذات الشاعرة ومايثله من حسٌ شموليٌ ، يتساوى في ذلك الواقع الفعلي مع الواقع الممكن .

وحيثما أقول الواقع الفعلي فإني أعني به نص ( الهوية ) ومايحسده من دلالات ، وهي دلالات تقف عند حد ( الوجود الأولى ) المقتن بكونه ( عربياً ) وإذا تحقق له هذا الاسم فتلتк غاية النص ونهايته أيضاً .

أما النص الآخر ( عابرون في كلام عابر ) فإنه يتجاوز ذلك الحد الأولى ليتحول إلى مستوى اختراقي يداهم الآخر / المخاطب ، ويعريه من الوجود ( احملوا أسماءكم وانصرفوا ) . ونحن لوقرأنا هذه الجملة في مقابل تداعياتها من النص الهوية كالتالي :



حيث نجد الاختلاف والمفارقة بين جملة ( أنا عربي ) وهي جملة محابية لأن ثباتها لا يستوجب نفي نقضها من الوجود الفعلي ، ويكتفي أن يكون المقابل ليس عربياً ، ولكنه سيظل بوجود جوهرى مماثل ، أما جملة ( احملوا أسماءكم وانصرفوا ) فهي تطور دلالي يتتجاوز جملة ( أنا اسم بلا لقب ) حيث الأخيرة تقرر وعيها فعلياً بينما السابقة تشير إلى وعي ممكن . ويكون الناظر بين الجملتين قائماً على تحويل الهوية من مجرد إثبات لها

وللاسم إلى اقتحام فاعل يصدر الأمر على المارين بالانصراف تحقيق الدلالة  
المرور والعبور لأنهم منفصلون عن أسمائهم ( عن وجودهم ) .

ويتعاضد مع ذلك مفارقة أخرى مماثلة بين جملة ( فهل تغضب ) التي  
وردت ثلاث مرات في نص ( بطاقة هوية ) وردتها جملة ( فهل ترضيك  
متزلي ) ، وهي جمل تتحرك بحسب الوعي الفعلي ، وبين جملة ( ولنا  
ماليس يرضيكم هنا ) التي وردت في عدد مماثل ( ثلاث مرات ) في قصيدة  
( عابرون في كلام عابر ) وهي تحول يتجاوز فعلية الوعي إلى اختراق  
الآخر وتحديه بدلاً من استرضائه مما يؤسس وعيًا ممكناً يشير النص  
بتحقيقه .

ويأتي التحول الأشد فيما بين صوتيمي النص ، وهما :

- ١ - سجل أنا عربي ( خمس مرات ) .
- ٢ - أيها المارون بين الكلمات العابرة ( ست مرات ) .

وكل واحدة منها هي الأساس الدلالي والنواة النصوصية ( =  
الصوتيم ) لنصها الواردة فيه - كما سبق أن ذكرنا - ومن هنا فإن المفارقة  
بینها هي بمثابة التمايز فيما بين النصين .

وأجل درجات الافتراق هو في قدرة الجملة الثانية على استدعاء نقىض  
حيي يتحرك داخل النص ويؤسس دلالة اختراقية تعكس الدلالة المماثلة  
وتوزّعها تأزّماً يقوّي النص ويفتح انعكاساته الإيحائية وهذا ما ولد جمل  
الملكيّة في النص - كما ذكرنا أعلاه - .

كما أن الجملة الثانية اعتمدت على إشارات تمعن في سلب سمات

الوجود عن الآخر / المخاطب ، من خلال تحديده بالمرور وتحديد وجوده اللغوي بالعبور . بينما الجملة رقم (١) لا تمس سوى الذات بأن تسعى إلى إثباتها : أما السيادة فتظل للأخر لأنه هو الذي يسجل أى أنه هو مالك اللغة .

\*\*\*

ذاك سياق متداخل ما بين النصين يفضي بنا إلى التعرف على شاعرية قصيدة ( عابرون في كلام عابر ) من خلال علاقتها بسياقها الخاص الذي أخذنا مثلاً له قصيدة ( بطاقة هوية ) لأن القصيدتين تتحرر كأن في قطب دلالي متداخل ، مما يجعل فهم الأخيرة مرتبطة بالأولى ومنعكساً عليها . وبما أن الشعر هو في أثره وليس في مضامينه فإننا سنقف عند ( أثر ) النص في المقالة القادمة - إن شاء الله - .

# النص واللَّأْرُ

يقول الشيخ الرئيس ابن سينا عن حالات الشعر عند العرب ( وكانت العرب تقول الشعر لوجهين : أحدهما يؤثر في النفس أمرا من الأمور تعد به نحو فعل أو انفعال ، والثاني للعجب فقط ) .

إن ابن سينا يشير هنا إلى وظيفتين من وظائف اللغة إحداهما الوظيفة التنبهية ، وذلك حينما تكون وجة الرسالة اللغوية تهدف إلى إحداث الفعل والانفعال لدى المتلقى بأن تؤثر في نفسه وتحركها نحو ما بعد النص وهو : الفعل . أما الأخرى فهي وظيفة جمالية غايتها العجب حسب عبارة الشيخ الرئيس ، وهي مانسميه في مصطلحاتنا المعاصرة بالشاعرية حيث تركز الرسالة على نفسها وتفضي بذلك إلى المستوى الجمالي الشاعري للغة حسب مقولات ياكوبسون .

أقول هذا قاصدا ربط موضوعاتي ببعضها حيث نلامس ما أشرنا إليه من قبل من كون قصيدة محمود درويش ( عابر ون في كلام عابر ) تتحرك باتجاه الوظيفة التنبهية في اللغة ، وهي ما يعادل الوجه الأول في مقولنة ابن سينا لأن هذه القصيدة تسعى لتأثير ( في النفس أمرا من الأمور تعد به نحو

فعل او انفعال ) . وهذا فإنها توجه إلى المخاطب ( المنادي ) بكم مختشد من أفعال الأمر التي تناصر هذا المخاطب وتجبره على الفعل والانفعال :

أيها المارون بين الكلمات العابرة  
احملوا أسماءكم وانصرفوا  
واسحبوا ساعاتكم من وقتنا وانصرفوا  
واسرقوا ما شئتم من صور كي تعرفوا  
إنكم لن تعرفوا  
كيف يبني حجر من أرضنا سقف السماء .

هذه الأوامر : احملوا / انصرفوا / اسحبوا / انصرفوا / اسرقوا / .  
خمسة أوامر متتابعة تتفجر داخل النص لتلقي كل أنواع الأفعال الأخرى ، حتى إذا جاء الفعل المضارع ( تعرفوا ) في البيت الرابع لاحقه البيت الخامس لكي يلغيه ويلغي مفعوله :

كي تعرفوا  
إنكم لن تعرفوا

إنها معرفة تكشف عن اللا معرفة ، مما يجعل الفعل يلغى نفسه فلا يكون للمضارع من أثر سوى إلغاء الأثر ، ومن هنا فإن الأمر بأفعاله الخمسة هو صاحب السيادة والسلطان وهو صانع الأثر ومحدث الفعل والانفعال ولذا سادت أفعال الأمر في سائر مقاطع النص .. ومن شأن فعل الأمر أن يجعل الفاعل مفعولا به ، لأن الفاعل فيه ينفذ إرادة المتكلم

ومن هنا فإن الفعل والانفعال الناجين عن النص هما إرادة الشاعر ينفذها الآخر .

وهذا هو المدخل الذي به نستطيع قراءة قصيدة درويش هذه من حيث ماأحدثه من أثر على الاسرائيليين (العبرانيين / العابريين ) الذين بادروا إلى ترجمة هذه القصيدة أربع ترجمات على الأقل ونشرتها الصحف الاسرائيلية ، فثارت بعد ذلك ثائرة الاسرائيليين وتواتت المقالات والمعارضات ضد القصيدة وتكلم إسحاق شامير بانفعال متشنج في الكنيست وهاجم القصيدة والشاعر والفلسطينيين ومنظمة التحرير ، وتابعه في ذلك كتاب مشهورون من كتابهم مثل ياثيل لوتان وعاموس كنعان مثلما ضج صجيج زعماء كافة أحزاب إسرائيل المعتدل منها والمتطرف ، ومن الصفات التي أسبغوها على القصيدة مقالة لوتان :

( إنها قصيدة مجنونة ، خالية من الذكاء ومفيدة ) . ولقد رد عاموس كنعان على القصيدة بتشنج وفزع مؤكدا على ( إشارات ) محمود درويش حول الأسماء والقمع ولم ينس كاتب آخر أن يشير إلى المدفع والصواريخ وأنها جاهزة لضرب كل القصائد والمتظاهرين .

وأخيرا أصدر الأديب المغربي عبد اللطيف اللعيبي كتابا بالفرنسية عن هذه القصيدة وقضيتها عنوانه ( محمود درويش : فلسطين وطني : قضية قصيدة ) - هذه المعلومات عن عبده وازن ، مجلة الناقد ص ٥٩ العدد الخامس نوفمبر ١٩٨٨ -

ولقد ذكرت هذه المعلومات لأنها تصور لنا ( الأثر ) الذي فعله هذا النص ، وهو أثر انفعالي تساوت فيه درجات الانفعال من حيث بلوغها

أقصى الغايات لدى كل المستقبلين ، وذلك بالرغم من اختلاف الترجمات وتنوعها مستوى وأداء وتعددًا ولكن الأثر ظل واحدا : قويا وفاعلا ، وهذا مانعنيه بقولنا إن النص هو بثره وليس بمضمونه ، ومدخلنا لقراءة أي نص أدبي يجب أن يكون من خلال ذلك الأثر الذي به يتحقق ( الفعل والانفعال ) أو ( العجب ) حسب تعبير الشيخ الرئيس .

والأثر يتحقق من خلال نظرتنا إلى النص على أنها توظيف للغة توظيفا نوعيا كييفيا بما أنها في حالة الإنشاء النصوصي تمثل دالا حياً متاحرا يفعل فعله لأنه ذلك الدال وليس لأنه مدلول مضموني محدد .

من هنا لا يجوز لنا - نقديا - أن نحكم على قصيدة محمود درويش هذه من خلال وضعها في ترجمة ما . ذلك لأن الترجمة هي بالضرورة تنازل متواتر عن مستويات النص الأدبي مثلما هي تحريفها من حالاتها اللغوية الإبداعية . ولقد أفتى لنا شيخنا أبو عثمان الجاحظ باستحالة ترجمة الشعر ، وقال الإيطاليون إن كل مترجم خائن ، وذلك لأن الترجمة إذا التزمت بشروط الأصل فإنها ستنهي مستوى أدبية المقول ، أما لو غضّ المترجم طرفه عن شروط النص فإنه قد يأتي بنصوص راقية أدبيا لكنها تختلف عن الأصل وتفارقه ، كما يقال عن ترجمة فنز جيرالد التي أصبحت أرقى من الأصل لكنها لا تمثله - حسبما يذكر العارفون باللغتين الانجليزية والفارسية - ومثل ذلك يقال عن ترجمة أحمد رامي للخيام من حيث جماها ورقتها مع بعدها عن الأصل . وهذا كله عمل مفيد ومحظوظ ولكن خيانته حسب تعبير الطليان . وفي مفهوم النقد يكون الحكم على النص من خلال الترجم هو من باب سوء التصور المفضي إلى سوء الحكم .

ولكي نتصور المسألة بحلاه فلنقرأ ونترجم المقطع التالي :

So that he could tell me:

«my master is not at home»

for sure his master is at home

But he became a coward

when he realized I was pregnant

هذه خمسة أبيات أضيع مقابلتها العربي مترجما كال التالي :

لكي يستطيع أن يقول لي :

«مولاي ليس في المنزل»

قطعا إن مولاه في المنزل

لكنه أصبح جبانا

حينما أدرك أنني كنت حاملا .

هذه ترجمة ملخصة للنص الانجليزي أعرضها في مقابلة مع أبيات نزار

قباني التي يقول فيها :

ليقول لي :

«مولاي ليس هنا»

مولاه ألف هنا

لكنه جبانا

لما تأكد أنني حبلى

وماذكره من نص انجليزي ليس سوى ترجمة لقصيدة نزار قام بها استاذ جليل وعالم مشهود له بالعلم والمعرفة هو الدكتور منح خوري وشاركه في مجلـل العمل الدكتور حامـد القـار (Algar) والأـخـير مستـشـرق أـسـلـمـ . وكـلاـ الرـجـلـينـ منـ جـامـعـةـ كـالـيفـورـنـياـ - بـيرـكـليـ . وـعـلـمـهـماـ بـالـعـرـبـيـ والـانـجـليـزـيـ لـيـسـ مـوـضـعـ سـؤـالـ . وـقـدـ نـشـرـاـ مـعـاـ مـخـتـارـاتـ منـ الشـعـرـ العـرـبـيـ الـحـدـيـثـ مـتـرـجـمـاـ عـامـ ١٩٧٤ـ نـشـرـتـ جـامـعـهـاـ .

ولـكـنـ عـلـمـهـماـ بـالـلـغـتـيـنـ لـمـ يـغـنـ شـيـئـاـ أـمـامـ أـدـبـيـةـ النـصـ . وـذـكـرـ لـأـنـ أـخـطـرـ مـاـفـ هـذـاـ المـقـطـعـ هوـ كـلـمـةـ (ـهـنـاـ)ـ ثـمـ تـحـوـلـهـ إـلـىـ (ـأـلـفـ هـنـاـ)ـ وـمـاعـدـاـ ذـلـكـ فـلـبـسـ بـذـيـ بـالـ مـثـلـ بـالـ هـذـاـ التـحـولـ . وـلـوـ تـأـمـلـنـ النـصـ لـرـأـيـاـ أـنـ التـأـزـمـ فـيـ هـوـ فـيـ سـؤـالـ المـكـانـ (ـهـنـاـ)ـ الـذـيـ وـرـدـ مـنـفـيـاـ فـيـ الـبـداـيـةـ :

مـوـلـاـيـ لـيـسـ هـنـاـ .

وـهـيـ جـمـلـةـ اـعـتـارـيـةـ تـحـمـلـ ضـمـيرـاـ دـخـيـلـاـ عـلـىـ النـصـ لـأـنـ الـمـتـكـلـمـ فـيـهـ لـيـسـ هوـ الـمـتـكـلـمـ فـيـ النـصـ تـمـ يـهـدـدـ بـدـخـولـ صـوتـ جـدـيدـ يـلـغـيـ صـوتـ الـمـتـكـلـمـ الـأـصـلـيـ وـيـنـفـيـ : وـلـكـنـ الـصـوتـ الـأـصـلـيـ يـادـرـ صـارـخـاـ :

مـوـلـاـهـ الـفـ هـنـاـ .

وـبـذـلـكـ يـعـودـ الـصـوتـ مـسـيـطـرـاـ وـقـوـيـاـ وـمـتـوـرـاـ وـهـوـ تـوـتـرـ يـبـلـغـ حدـ التجـاـزـ وـالـانـكـسـارـ فـتـصـبـحـ الـ (ـهـنـاـ)ـ أـلـفـاـ . وـالـعـادـةـ الـلـغـوـيـةـ فـيـ الـظـرـفـ أـنـهـ لـأـيـدـوـلـاـ يـتـعـدـدـ ، وـلـكـنـ هـذـاـ النـصـ يـكـسـرـ الـقـاعـدـةـ وـيـفـجـرـ لـحظـةـ التـوـتـرـ وـيـؤـزـمـ الـدـلـالـةـ مـنـذـ أـنـ انـحرـفـ عـنـ كـلـ مـاـهـوـ مـتـنـظـرـ وـمـفـهـومـ . وـهـذـاـ التـغـيـرـ وـالـانـحرـافـ هـوـ سـرـ حـيـوـيـةـ هـذـاـ المـقـطـعـ وـانـفـعـالـيـتـهـ الـمـفـجـرـةـ ، وـكـانـ النـصـ

يصرخ في وجه القاريء مما يجعل القاريء أيضا يصرخ منفيناً بالنص مع هذه الجملة الصارخة :

### مولاه الف هنا .

التي جاءت لكسر الجملة السابقة ( مولاي ليس هنا ) . وحاولت إحلال الإثبات محل النفي . والعادة أن النفي أقوى وأبلغ لاسيما أنه هنا هو السابق وإحساس الشاعر بضعف الإثبات أمام النفي هو ما جعله يعزز الجملة بهذا الهول العددي ( ألف هنا ) لكي تقوى على مكافحة جملة النفي وتجاوزها . وهذا هو سر جمال هذا المقطع . ولكن الترجمة لم تدرك ذلك ولم تقف عنده ، بل إنها ألغت الكلمة ( هنا ) وأحلت محلها الكلمة منزل ، فأضاعت بذلك جمال النص وقتلت فاعليته . ولنقارن الآن بين ما هو في الأصل وما هو ( في ) الترجمة :

« مولاي ليس هنا »  
مولاه الف هنا

...

...

مولاي ليس في المنزل  
قطعاً إن مولاه في المنزل

شنان ما بين النصين . على أن الفارق ليس في المضمون ، ولا ريب أن المضمون واحد ، وهذا ما يخدع المترجمين ، وإنما الفارق هو في العلاقة ما بين الدال والأثر ، وهي علاقة تختلف عن تلك التي تقوم ما بين الدال

والدلول . ذاك لأن الأخيرة تتحقق في أي مجموعة كلمات تعطي نفس المعاني المقصودة ، وهذه على لغة التوصيل والإبلاغ التي يكون المدلول فيها هو المقصود ، ويكون الدال وسيلة لبلوغ تلك الغاية . وكلمات مثل ( مكة ) و ( بكة ) و ( أم القرى ) يقصد بها موضع واحد . ومن هنا فإن واحدة منها تكفي عن مرادفاتها لتحقيق العلاقة ما بين الدال والمدلول وإحداث الإبلاغ .

أما في حالة قصدنا للعلاقة بين الدال والأثر فإن كلمة ( مكة ) لا تغنى عن كلمة ( أم القرى ) لأن لكل واحدة منها أثراً مختلفاً عن الآخر . ولسوف نجذب الصواب لو وضعنا إحداها موضع اختها وطلبنا الآخر ذاته دون تغيير .

هذا هو ما يجعل ترجمة خوري والقار مجانية للصواب لأنها تطلب نفس الأثر من خلال دوال مختلفة ، وهو شيء غير ممكن لأن كلمة ( هنا ) وكلمة ( ألف هنا ) تولد أثراً مختلفاً عن ذلك الذي تتبعه كلمة ( منزل ) خاصة أنها كررا الكلمة من دون تحولات ، مع أنها في الأصل قائمة على التحول والانحراف .

هذا يجعلني أخلص إلى القول إن الترجمة ليست سوى تفسير فردي للنص ، وهي بذا تمثل قراءة واحدة من مجموعة قراءات ممكنته ، وحينما نترجم فإننا لا نملك أن نقدم غير احتيال قرائي واحد لا يرتبط بالأصل إلا من خلال هذا الاحتيال المفرد . وهذه هي العلاقة الوحيدة ما بين النصين الأصل والترجم ثم يفترق كل واحد منها عن الآخر - بعد ذلك - ليؤسس لنفسه احتيالات قرائية أخرى متباعدة ، وقد يحمل النص المترجم ، بل إنه

سيحمل حتى احتهالات قرائية لا تمت إلى النص الأصلي بصلة . ولو جربنا ذلك على النصوص المترجمة وقارنا بين الأبعاد القرائية ودلالاتها فيما بين الأصول والمنقولات ثم مفارقاتها لوجدنا شيئاً يذهبنا من شدة تباعده وتباعنه بناء على اختلاف العلاقة ما بين الدال والأثر - كما قلنا - .

ومن هنا فإنه لا يجوز لنا أبداً أن نحكم على قصيدة محمود درويش هذه من خلال ترجمتنا لها ولكن الحكم ينطلق من خلال (أثرها) في نفس متلقيها . ولا ريب أن القصيدة ذات أثر بالغ يشهد عليه ما نقلناه من ردود إسرائيلية عليها . وهي ردود كانت تمثل استجابة قرائية لما هو منقول إليهم من تلك القصيدة . والنص العربي لها يحمل إشارات ذات دلالات مؤثرة على الإسرائيليين بدليل تلك الردود . ولا ريب أن الشاعر كان مندفعاً نحو هذه الإشارات التي تنشأت في نصه لتكون دوال تحمل طاقة تنبهية عالية تؤثر في نفس المتلقى نحو فعل وانفعال غير محدودين . ويكفيها شاعر يا أنها قصيدة قادرة على كل هذا الفعل وأن إشاريتها أبلغ من إشاريتها . أو فلننقل إن (أثرها) أقوى من مضمونها . وكفى .

### ملاحظة أولى :

لم ألم الذين اشتكونا من عدم وضوح مقالتي السالفة (من الفعلي إلى الممكن) ولم أكن من جناته ذلك - علم الله - ولكن المقالة نزلت في الجريدة مثقلة بأخطاء لم تكن من صنع يدي منها أن كلمتي (عربي) و (غربي) تبادلتا الموضع مراراً . ومنها أن أسطراً سقطت . ومنها تحريفات نحو ية لم تكن في المسودة . ولا أقول إلا ساحنك الله يا (صفيف الرياض) وكأني بالمساجلة بيننا قديمة منذ أزمان يوم حليمة ، أقصد منذ أيام (انتهت) تلك

الأسطورة الجميلة التي صنعتها الصيف وتركني أجنبي ثمارها منذ ذلك  
الحين . ولعل هذا يدخلني الآن في هدنة مع الصيف العزيز .

### ملاحظة ثانية :

حينما أفرغ من الحديث من قصيدة محمود درويش سوف أقف بعض  
وقفات مع الدكتور سعد الباراعي - إن شاء الله - وأقول للدكتور : لك  
ما تريده حبا وكرامة .

\*\*\*

## حينما كان اللغو تتكلم

هناك جملة ترد كثيراً وتتردد على لسان ( قلم ) أبي العباس المبرد وغيره من أسلافنا يحيلون فيها إلى تصور شعبي قديم يرمي في بعده الخيالي إلى إسباغ ( اللغة ) على الأشياء ، ويصنعون بذلك حواراً متخيلاً يجعل غير الناطق ناطقاً فيقولون قال الضب وقال الحجر وقالت الشجرة وذلك : ( أيام كانت الأشياء تتكلم ) .

هذه هي جملة المبرد ينقلها عن الأعراب وتخيلاتهم عن الأشياء . وليست هذه الجملة تعبراً مجازياً ، ولا يمكن أن نأخذها هذا المأخذ لأن تحويلها إلى ( المجاز ) يلغى فعلها ويلغى الحكاية منها ويقتل حسها الخيالي . ولكنها جملة ذات منطق حقيقي ( غير مجازي ) وإن كانت تقوم على خيال خالص .

ولا ريب أن التصور البشري العام يقوم على هذه الفكرة المتخيلة التي تفترض أن الأشياء في القديم الغابر كانت تتكلم . ولم يكن الأمر خاصاً بالأعراب الأوائل وحدهم ولكنه أمر عام ومستمر ولقد كنا نمارسه نحن حينما كنا أطفالاً صغاراً نبتكر الحكايات عن الجحادات ونجعل الجحاد يتكلم

وكنا نردد جملة مماثلة لتلك الواردة عند المبرد فنقول : ( قالت الحصاة - يوم كل شيء يحكي - ) ننطقها بالعامية ونصنع بعدها الحكاية المتخيلة .

وهذا حسٌ عمومي ينطلق من مفهوم أن اللغة ضرورة وجودية لا يتحقق للأشياء وجود إلا باستخدامها والتفاعل بواسطتها . وهذا يمنع علاقتنا مع اللغة بعدها نفسياً يجعلنا نشعر أنها ضرورية لكل فعل مطلوب سواء كان هذا الفعل ضرراً من الخيال أم كان ضرراً من صناعة الحياة والتاريخ . ولكم كنا نشعر بشيء من الأمل يتحرّك في نفوسنا حيناً ظهرت علينا الأغنية الجميلة جمال السلاح التي تردد فيها جملة : ( الأرض تتكلم عربي ) ، حيث جاءت هذه الأغنية بعد هزيمة ٦٧ وكانت تضرب في داخلنا وكأنها تحاول إحياء علاقتنا مع الأشياء التي تخصنا تارياً وحضارياً فتجعلها تتكلم ، وتتكلم بالعربي ليتحقق لها الانتهاء الصحيح . وينتعش في نفوسنا حسٌ صغير بالأمل في أن تتحقق هذه الجملة فتتكلم أرض العرب بلغة العرب .

وإن كنت أقول هنا إن الأشياء تتكلم حسب قدرتنا على الخيال الحي الذي يقوى على إنطاقها ، فإنني أوحى إلى نفسي بسؤال يفرضه هذا التصور وهو : هل اللغة نفسها تتكلم ؟ ومعنى هذا السؤال هو أن اللغة قد يحدث أن تعجز عن الكلام !! .

هذا افتراض أعنيه وأقصده ، وأزعم به أن لغتنا قد أفضى بها الأمر إلى العجز عن الكلام في مراحلها المتأخرة . ولو شئت برهاناً على ذلك لوجدته ماثلاً في كلمة واحدة جربناها في تاريخنا مرتين واستطاعت في الأولى أن تتكلم وعجزت في الثانية عن الكلام . تلك هي هذه : وامعتصمها .

هذه كلمة قالتها امرأة عربية بسيطة وأطلقتها في قرية من قرى الخلافة العباسية لم تكن ذات بال إذا قيست إلى مملكة الإسلام في ذلك الوقت ، ولم تكن المرأة ذات وجاهة معروفة مما يعني أن الفتاة والقرية لم يكونا على شأن عظيم ولكن الصرخة هي العظيمة ، مما جعلها تسرى من تخوم حدودنا الشماليّة مع الروم إلى عاصمة خلافتنا في بغداد ، فحطت في بغداد حطوط الزلزال ورجتها رجأ حولها من مدينة البذخ والترف والدعة إلى مدينة للجهاد والاستشهاد ، فانقلبت بغداد في عشية واحدة من سهر المتعة إلى سهر الحمية ، وطار المعتصم بجيشه المؤمن متهدّيا كل دواعي المتعة والرفاهية وكل مثبطات الهمم من دجل المنجمين وإحياط المنافقين ، وتكلمت اللغة وجعلت كل شيء يتكلّم من بغداد في العراق إلى عمورية في الأناضول . ويصرخ الجميع وامتصاصه فيكون المجد ويكون التاريخ وتتجه الأمة كلها ، ويقوم شاعرها بتسجيل الحدث في قصيدة أبي تمام الخالدة .

هذه هي المرة الأولى التي جربنا فيها تلك الكلمة فوجدناها تتكلّم وتفعل مما يعني أن لغتنا بذلك الحين كانت تتكلّم .

أما المرة الثانية فإنّي أترك الشاعر عمر أبو ريشة ييلفنا عنها نسمعه يقول :

ربّ وامتصاصه انطلقت  
ملء أفواه البنات اليّthem  
لامست أسماعهم لكنها  
لم تلامس نخوة المعتصم

تعطل فعل الكلمة فتعطلت اللغة وعجزت عن الكلام ، وكل شيء لا يفضي إلى فعل يصبح معطلاً وبلا وظيفة ، ولو ألت حال العضو الحي إلى وضع توقف معه وظيفته فإنه ينتهي إلى الزوال ، كما هي القاعدة العلمية الأحيائية المعروفة . وهذه حال تهدتنا وتنفس أعلى ممتلكاتنا وأعضائنا الحيوية وهي لغتنا التي نريد من الأشياء أن تتكلّمها حتى الأرض والحجر ويتأمّل الأمة وعواجيزها . ولقد مرّ بنا دهر ونحن على حال الفاقد للغة لأنّه يفقد الفعل ، ولا ريب أنّ سنته الله في عباده تقوم على قاعدة هي أنّ الله سبحانه لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم - كما ورد في القرآن الكريم - وما زلنا نعيش في الهزيمة ونجترها حتى قيس الله لنا حبراً من أرضنا صار يتكلّم ، وانتقضت هذا الحجر وصرخ بأعلى فعله : و قدساه فتحولت الأشياء كلها معه وأصبحت تتكلّم فالأرض تكلّمت بالعربي ( والأمم المتحدة ) تكلّمت في جنيف بلغة ذلك الحجر ، والمعجم الانجليزي<sup>(1)</sup> انتقض مع الحجر العربي ، حتى الشعر ، نعم حتى الشعر غادر كل ترفة ومتّعه وجمالياته لينضم إلى لغة الحجر تماماً مثلما تحولت بغداد المعتصم من دنيا الرفاه إلى دنيا الجهاد ، يتحول الشعر من دنيا إلى أخرى ليشارك بالفعل وليسّعى بجعل اللغة تتكلّم . وما فعله الحجر هو تغيير ما في نفوسنا لكي يغير الله حالنا من الهزيمة إلى النصر . ولعل الله أن يجعل من هذا الحجر المبارك بداية زمن جديد يدخلنا في عصر تتكلّم فيه لغتنا مثلما كانت تتكلّم من قبل ، وتنتقل حينئذ إلى زمن الفعل والتّحضر فنكون بعد أن أنهكنا الاستلاب ولعبت بنا رياح المستعمر كل ملعب .

(1) أشير هنا إلى مانقلته وكالات الانباء من إن كلام ( انتفاضة ) بلفظها العربي قد دخلت في المعجم الانجليزي الذي صدر عن ( لونجمان ) في بريطانيا مؤخراً ( ١٩٨٩ - ١٩٩٠ م )

إننا في زمن التغيير وفي لحظة الانتقال ولا بد للأشياء أن تتغير لكي تتكلم لكي تفعل ، ولقد بدأ الحجر مشروع التغيير وجاراه الشعر واللغة في بعض مناخيها ، والمطلوب الآن هو أن يتولى كل واحد منا تغيير القبح الذي كان فيه ولি�ضع مكانه الجمال المتظر بدءاً من السلاح الأجل و هو اللغة - لغة الفعل والأثر . بعد أن تحقق لنا الوقوف على أبلغ انتزاع إيداعي في عصرنا هذا وهو الانتفاضة المباركة :

وعلى الشاعر أخيرا

أن يكره من الأشياء كثيرا

فلا يدع من القبح قتيلا

يمها إلى جوار الجميل

- كما يقول جوته -

إن (لنا في أرضنا مانعمل ) ، لأنها أرض تتكلم بالعربي ولم يعد العربي عاجزا عن النطق . لقد تعلم اللغة مرة أخرى حينما دخل في مدرسة الحجر فانطلق لسانه من جديد وصار له ( صوت ) مسموع في كل ديار العالم من نيويورك إلى جنيف إلى موسكو ، ولن يخمد هذا الصوت لأنه يتحرك بلغة تتكلم مثل لغة عجوز عمورية . ولقد عاد المعتصم إلينا بعد غياب طويل طويل ، ولكنه ظهر على هيئة حجر فلسطيني غير فينا كل شيء حتى قصائد محمود درويش التي تنازلت عن أجمل ملابسها وكرافتها الباريسية وعادت إلى العصامة العربية تضعها فوق اهام تحية للحجر .

\* \* \*

## لُقَافَنَ الْأَسْلَم

كنت منهمكا بالكتابة حول المسائل التي أثارها الدكتور البازعى في مقابلته في جريدة الرياض ، وهي مقابلة وصفها عدد من الزملاء بأنها (مفاجأة) . ولابد أن الدكتور قد رغب بالتهادى بلعبة المفاجأة هذه فراح يكتب تعقيبا يتبع فيه ماسبق أن قاله من قبل ، دون أن يتركني أفرغ من مناقشة قضايا مقابلته تلك ، وهي قضايا أراها مهمة ولابد من الوقوف عندها حتى وإن بعدها العهد . ولكنني - اليوم - أبادر بالدخول في مسائل التعقيب ، على أن أعود - مرة أخرى - إلى ما كنت فيه من شأن .

ولقد وقفت أمام تعقيب الدكتور موقف الاختيار بين مسلكين أحدهما حسن والآخر سيء . أحدهما يكون بآن أحسن الظن بالدكتور وأسئلته ، والآخر هو أن أسيء الظن . ولقد وجدت نفسي تميل إلى الأول منها إذ إنه طريق يعين على البناء والعطاء بدلا من الهدم والاصطراع اصطراعا يسعى إلى حفظ ماء الوجه أكثر من سعيه إلى الحق . ولقد دافعت سوء الظن مدافعة حافظت معها على صورة الدكتور في نفسي لكي تكون صورة الباحث عن المعرفة والمعين على هذا البحث ، وهذا عاملت

أمثلته معاملة صافية تستوحى فيها الرغبة في إعطائي فرصة لمخاطبة القاعدة العريضة من القراء مخاطبة تلقائية وبساطة . ولم يكن ذلك ميسوراً لي في هذه الفترة لأن آرائي في هذه المسائل قد تم طرحها في أربعة كتب منشورة وموجودة بين أيدي الناس . ولم يكن من اللائق في أن أشرع بالكتابة الصحفية في أمور قد أشبعتها نقاشاً وتدقيقاً في تلك الكتب .

كانت تلك فكري بالرغم من مشاهدي لإناس كثرين تتدفق الأسئلة على ألسنتهم أسرع من تدفق كلمات التحية والسلام حينما يلتقيون بي . لقد كنت - ولا أزال - أرى أن الندوات المفتوحة واللقاءات المباشرة هي خير أداة لتوصيل الأفكار وإيصال المواقف مع الإحالة إلى الكتب لتوكيده ما يقال ، ولقد مارست هذا الدور كثيراً ووجدتـه ذا فوائد لا حصر لها . ولم يكن يخطر بيالي قط أنني سأقف في جريدة الرياض لأكتب حول مفهومي النظري بعد أربع سنوات من صدور كتابي ( الخطية والتکفیر ) وبعد ستين من نشر كتابي ( تشریح النص ) . وفي هذا الأخير دراسة بعنوان : ( لماذا القـدـالـلـسـنـيـ ؟ سـؤـالـ فـيـ نـصـوـصـيـةـ النـصـ ) فيه إجابة على أسئلة الدكتور كان من الممكن أن أحيل القاريء إليها وأستغنى عن كتابة هذه المقالات التي قد تطول فتبلغ بي وبالقراء إلى شهر رمضان الكريم . سأریع القراء وأرتأح لـوأـنـيـ أـحـلـتـهـ إـلـىـ تـلـكـ الـدـرـاسـةـ . وهي دراسة كان سببها سؤال طرحته أحد الزملاء في ندوة أقامها نادي الوحدة الرياضي بمكة المكرمة ، وكانت أنا والدكتور البازعي من المشاركين فيها . ولقد تعلق السؤال ببني مدة حتى أفضي إلى تلك الدراسة . وإن كان الدكتور قد حضر السؤال فلعله أيضاً قد وقف على الإجابة ، وجيئـذـ سـأـقـولـ إنـ حـسـنـ ظـنـيـ بـهـ يـدـفـعـنـيـ إـلـىـ الـاعـقـادـ بـأـنـ أـرـادـ أـنـ يـجـرـيـ إـلـىـ عـالـمـ الـكـتـابـةـ الـعـرـيـضـ عـبـرـ

الصحافة لكي أجعل (النظرية) تقترب من الناس أكثر ، ولكي نشيع معاً الفهم النظري والتصور المفهومي والاصطلاحي بين قراء الأدب ، ونعيد الحياة لما هو في بطن الكتب .

ويبين يدي الموضوع أقول إن من أهم المسائل الثقافية والعلمية وأخطرها هو (الأسئلة) . وحينما أقول ذلك فإنني أرمي إلى غاية أنه فيها إلى ماللأسئلة من أهمية مصيرية إذ إن السؤال هو الذي يقرر الإجابة ، ولأن الأمر كذلك فإن فن صناعة السؤال هو من أصعب فنون القول والمعنى ، وأنا أزعم أن كثيراً من البلبلة الفكرية التي نعيشها في واقعنا العربي الفكري المعاصر هي بسبب أسئلة مهزوزة قادت إلى إجابات مصابة بمثل تلك الأسئلة . ولنعد إلى أيام قضية عربية نشعر أنها قضية مهزوزة وسنجد أن الداء جاءها من (السؤال) وليس من الجواب مثل قضية العروبة والاسلام وقضية الدين والدولة وقضية الأصالة والمعاصرة . وهي قضيائنا تبدلت في ثقافتنا المعاصرة وكأنها من المتعارضات المتناقضات ، وماهن كذلك ، ولكن الأسئلة هي التي أوقعتها في بركة التناقض منذ أن سمعنا بدخول (أم) في وسط هذه القضيائنا فنقول : الإسلام أم العروبة .. إلخ وتأتي الإجابة لتضع إحداهمما في تقىض الأخرى وتحدث بعد ذلك الطوام كل الطوام كما نعرف ما قد صار في بلاد العرب الأخرى ، وما يحدث عندها اليوم من افتراض التناقض بين الأصالة والمعاصرة . ولقد لامس بعض المفكرين العرب هذه القضيائنا ووصفوها بأنها مقولات زائفة ، ولست أراها زائفة من داء فيها هي ، وإنما ذلك داء جاءها من الأسئلة الفاسدة - وكلمة فاسدة من كلمات أفلاطون الذي قال من سأله : مافائدة الفلسفة ؟ قال إن هذا سؤال فاسد .

وكلمة فاسدة من كلمات أفلاطون الذي قال لمن سأله : مافائدة الفلسفة ؟  
 قال إن هذا سؤال فاسد .

وأنا حينما أقول ذلك فإني أشير إلى أن من ضروراتنا الثقافية المعاصرة هو أن نجح في صناعة الأسئلة ، وأن نحذر الوقوع في الأسئلة الفاسدة لكيلا تفسد مقولاتنا ويصيغها الزيف والتصدع . ولا ريب عندي أن ثقافة الأسئلة هي من الثقافات الغائبة عن فكرنا المعاصر ، بينما كانت هذه من أقوى مزايا الفقه الإسلامي (القديم) الذي كان يفترض - دائمًا - وجود صوت سائل يتحرك مع كل المسائل الفقهية مما أوجد إجابات نظرية لحالات غير موجودة فعليا ، وأدى إلى قيام علم (أصول الفقه) ليكون أساساً للتوجيه التصور وتنظيمه .

ومادمنا نحن نبحث في مسائل أدبية فلنحصر أنفسنا بهذا المجال ، ونقف عند سؤال أديب مشهور ومتشر ومع هذا فهو سؤال فاسد يقود إلى أجوبة زائفة ، ذلك هو قوله : الفن للفن أم الفن للحياة .

وهذا سؤال تسرب إلى ثقافتنا المعاصرة وشاع فيها ، ولقد أثأنا من أوروبا وليس له وجود تقليدي عندنا ، بل إن مقولات أسلافنا هي ضد منطق هذا السؤال . ولو تأملنا نحن - اليوم - هذا السؤال لرأينا فساده ، لأنه من المعحال أن نجد نصاً يتخلص من الحياة تخلصاً يقطع كل مناحي علاقاته بها . فالنص ليس إلا شيئاً من أشياء الحياة ، ونحن نقول إن اللغة كائن حي مما يعني أن النص أيضاً شيء حي ، فهو إذاً حياة وليس نقضاً عكسيًا لها .

وكذلك هو الحال أن نجد نصاً يخلو من الفن خلواً قاطعاً بحيث ينশطر

منه ويستقل عنه استقلالا يجعله يتسبب إلى الحياة دون الفن ، ولو حدث هذا فإن النص لن يكون ( فنا للحياة ) لأن الحالى من الفنية لا تصدق عليه صفتها على أنه لا وجود لنص لا فنية فيه . إن الفنية موجودة في كل نص وفي أي نص منها بلغت سوقية القول وعموميته ، والفارق تحدث فقط بين فنية أصلية هي من ابتكار القائل نفسه ، وأخرى منقولة او متوارثة لم تصدر عن المتكلم ولكنها تحدرت إليه أو شاعت في مجتمعه حتى ولو قلنا كلمي ( أهلا وسهلا ) وما كلامتان مفعمتان بالفن وبالحياة . ولنا منها الحياة أما الفن فيها فهو لقائلها الأول التي صاغ فأبدع وجثنا بعده نقلد ونتابع ، مع بقاء الفن في محله من القول دون أن يلغيه تقليد أو تواتر .

وهذا معناه وجود الفن في القول مع وجود الحياة ، وعند ذلك يكون السؤال فاسدا لأن ( الفن هو للفن وللحياة معا ) وليس لأحدهما فقط من دون الآخر حتى ولو درستنا الأدب دراسة بلاغية أو شكلانية بحثة فإن ذلك ضرب من الحياة لأنه يقوم على حركة وتفاعل وعلى فعل وأثر وعلاقات ذلك كله مع بعضه ، مما هو من صفات الكائن الحي الذي فيه ( الحركة / والتفاعل / والفعل / والأثر ) .

وهذا يستدعي منا أن نرفض سؤال ( الفن للفن أم الفن للحياة ) وحسب قول سدماير : ( إنك إذا لم تبحث في الفن إلا عن الفن فلن تجد فنا ) - كما ينقل سامي الدروبي الذي ناقش هذه المسألة مناقشة مثيرة في كتابه : علم النفس والأدب - . مثلما سبق أن تكلم فيها الناقد الانجليزي ريتشاردز ودقق القول في مقوله ( الشعر للشعر ) وهي مقوله لا تقف ضد الحياة ولا تنشطر عنها ولكنها فقط تعطى النص نصوصيته دون إجحاف .

ولعلنا نكمل مقوله سدلاير ونتبعها : إنك إذا لم تشرع النص فنا فإنك لن تجد حياة ولا فنا . وماذاك إلا من أن جماليات الأدب ليست سوى وجه من وجوه الحياة التي تتحرك بالخيال مثلما تعيش في الحقيقة . ومهمها أغرق الفن بالخيال فإنه يعنٰ إغراقا بالحياة حسب عمقه الخيالي ، وإذا صور الأولون المتنقاء على سجاد ملوكهم - كما يقول الجاحظ - فإنهم لا ينصرفون عن الحياة ، ولكنهم يحركونها في نفوس المشاهدين فيندفعون بـ (الأثر) وينفعون به .

\*\*\*

ومثـلـا نجد مقولـات زائفـة يـعودـ زـيفـها إـلـى خـلـلـ فيـ الأـسـلـةـ الـيـ وـلـدـهاـ فـإـنـاـ أـيـضاـ نـجـدـ بـلـبـلـةـ وـاسـعـةـ مـنـ جـرـاءـ اـسـتـخـدـامـ بـعـضـ (ـالـكـلـمـاتـ)ـ اـسـتـخـدـاماـ غـيرـ اـصـطـلـاحـيـ وـذـلـكـ مـثـلـ كـلـمـةـ (ـتـنـاقـضـ)ـ ،ـ وـهـيـ كـلـمـةـ مـاـكـثـ مـاـنـجـدـهـاـ فـيـ كـتـابـاتـ النـاسـ فـيـ وـقـتـاـ هـذـاـ حـيـثـ يـيـادـرـونـ إـلـىـ وـصـفـ آـرـاءـ غـيرـهـمـ بـالـتـنـاقـضـ .ـ وـيـطـلـقـونـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ /ـ الـحـكـمـ دـوـنـ روـيـةـ أوـ تـبـصـرـ ،ـ وـهـمـ حـيـنـاـ يـطـلـقـونـهـاـ يـنـسـوـنـ أـنـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ مـصـطـلـحـ مـنـطـقـيـ حـدـدـهـ الـمـنـاطـقـ وـقـيـدـهـ بـشـرـ وـطـ وـحدـودـ مـقـنـتـهـ ،ـ وـهـذـاـ تـعـرـيـفـ الشـيـخـ أـثـيرـ الـدـينـ المـفـضـلـ بـنـ عـمـرـ الـأـبـهـرـيـ الـمـتـوفـيـ عـامـ ٦٣٠ـهـ يـقـولـ فـيـهـ :

(ـ التـنـاقـضـ)ـ :ـ هـوـ اـخـتـلـافـ الـقـضـيـتـينـ بـالـإـيجـابـ وـالـسـلـبـ بـحـيـثـ يـقـضـيـ لـذـاهـ أـنـ تـكـونـ إـحـدـاهـمـ صـادـقـةـ وـالـأـخـرـيـ كـاذـبـهـ)ـ .ـ

وـهـذـاـ الـاـخـتـلـافـ شـرـ وـطـ يـذـكـرـهـ الشـيـخـ بـقـولـهـ (ـ وـلـاـ يـتـحـقـقـ ذـلـكـ إـلـاـ بـعـدـ اـتـفـاقـهـاـ فـيـ الـمـوـضـعـ وـالـمـحـمـولـ وـالـزـمـانـ وـالـمـكـانـ وـالـإـضـافـةـ وـالـقـوـةـ وـالـفـعـلـ وـالـجـزـءـ وـالـكـلـ وـالـشـرـطـ)ـ .ـ

هذه عشرة شروط لابد من وجودها نكي نحكم على قضيتي بأنهما متناقضتان . والسؤال الآن هو هل نسعى نحن إلى التفكير في مصطلحاتنا قبل أن نطلقها ؟

لقد ترددت هذه الكلمة ( تناقض ) على لسان الدكتور البازعى ، وكانت هي السبب وراء أحکامه واستنتاجاته ، ولكنها جاءت خالية من شروطها المنطقية ومتجردة من صفتها الاصطلاحية .

والحق أن ( التناقض ) هنا حادث عند **المُستقبل** وليس عند المرسل ولسوف أوضح ذلك في المقالات الآتية - إن شاء الله - ولكنني أقول هنا إن العبرة في النية والتوايا ومن بحث عن الوحدة والتماسك وأرادهما فإنه سيجدهما ، أما من بحث عن التفكك والشتات فسيجدهما أيضا . لأن الأعمال بالنيات ، ولو بحثت عن صورة حية لما نعمله ( النية ) بصاحبها لوجده في ( عمال المطابع ) ، وهم رجال مثلنا يملكون من العقول ماغلظ ، وغير عليهم أكثر مما يمر علينا يوميا كتب ومعلومات في الفلسفة والتاريخ والأدب والعقيدة والفقه ، ولكنهم مع ذلك لا يخرجون من كل هذا بظال . وانسبب هو أنهم يصدرون عن نية قاطعة في أن ما يعملونه هو مهنة يكسبون منها العيش فقط ، ولم يضعوا في نواياهم مقصد التفقة والاستفادة العلمية . ولو فعلوا ذلك وأرادوا المعرفة بإزاء العمل خرجوا بعلم وافر نفطتهم عليه .

وكذا حالى مع الدكتور البازعى الذي لم ينو إحسان فهمي ، وبديلا عن ذلك فقد نوى وأراد إساءة تفسير مداخلى النظرية ، فجادلت يده بأسئلة لم أشأ أن أقف عليها وقوفا يماثل وقوفي عند جملة ( الفن للفن أم الفن

للحياة ) ، واكتفيت فقط بالجانب الحسن منها ، وهو السؤال المجمل عن كيفية قراءتي للنصوص ، ولسوف ينال الدكتور البازعي مني ما يريد ، ولسوف أقول له كيف أقرأ النص ، وعن ماذا أبحث في النص .

على أنني سأكتفي دائمًا بإيضاح نفسي وفكري ولن أتعرض لمقولات الدكتور وأمأراه زللا فيها لأنني لست من يأخذ ( بالمعادلة الصفرية ) وهو التعبير الذي نقله إلينا صديقنا الدكتور بكر باقادر . تلك المعادلة السلبية التي ترى أن نجاح أحد الطرفين ، لا يكون إلا بفشل الآخر .

هذا مسلك لا أرتضيه لنفسي أولاً . كما أنني لا يعنيني من هذا النقاش إلا أن أكون واضحًا للجميع خاصة في هذه الأجواء التي غير بها ونشرع بمحااتها مما يوجب علينا أن نبذل كميات كبيرة جداً من ( حسن الظن ) .

وإن كنت قد ألمت نفسي بنفسي وكتبت عليها عدم الوقوف على شئون الآخر فإني أسمع لها بمسألة واحدة أفت النظر إليها دون أن أخوض فيها ، وهذه هي أنه من المستحيل المحال أن نقبس جملة واحدة من رولان بارت ونجعلها حكماً قيمياً عليه - كما فعل الدكتور البازعي - .

إن رولان بارت هو ( رجل الفصول ) كما يصفه جوناثان كولر . وهو من التنوع والتشكل والتحول بمنزلة لا يمكن لأحد أن يفهمه حق فهمه إلا بعد الوقوف على كامل إنتاجه ، ولقد أشرت إلى ذلك في ( الخطيئة والتکفیر ) في مبحث ( فارس النص ) بما هو كاف .

وكذلك أقول إنني قد كتبت ( الخطيئة والتکفیر ) قاصداً أن يكون كتاباً وليس معجلاً . وما يعنيه هنا هو أن الكتاب يضم على أن كل صفحة فيه هي نتيجة لما قبلها وفي الوقت ذاته هي مقدمة لما بعدها ، ولن يتسعني فهم

المسائل إلا بقراءة الكتاب ( كله ) . أما الوقوف عند بعض المسائل دون سائرها فهذا لن يسمح بفهم المقاصد فيها صحيحا . كما أن الصفحات الأولى من الفصل الأول ليست سوى مداخل جرى تفصيلها والعودة المتواترة إليها في الفصول اللاحقة . مثلما أن كتابي ( تshireخ النص ) وكتابي ( الموقف من الحداثة ) هما أجزاء أخرى من مشروع واحد يشرح بعضه بعضا ويتطور لاحقه ماسبقه من أفكار .

وفي الحلقة القادمة أشرع - إن شاء الله - في شرح نفسي وتصوراتي وسيكون كلامي موضوعيا ليس للدكتور شيء منه سوى إثارة السؤال .

\* \* \*

# لَمْ يَتَكَمَّلُ النَّفَرُ بِالْعَزِيزِ

## ١. النص / الجسد

يروي لنا أبو حيان التوحيدي حكاية وقعت في مجلس الأخفش ، وهي عن أعرابي وقف على الأخفش فسمع كلاما في النحو واللغة وما يدخل معها ( فحار وعجب وأطرق ووسوس ) ، فقال له الأخفش : ماتسمع يا أخا العرب ؟ قال : أراكم تتكلمون بكلامنا في كلامنا بما ليس من كلامنا .

تلك كانت حال فصيح أعرابي صدمته لغة الاصطلاح ، وأوحشه أن يرى اللغة تتكلم عن اللغة ، بعد أن كان يعرف أن اللغة تتكلم عن الناس والأشياء .

ولقد كنت أنا أمر على مثل هذه المواقف فلا أجدها تثير في نفسي وحشة ، و كنت استأنس دائمًا بموقف أبي تمام الذي تعامل مع هذه الحالة تعاملًا إسقاطيا ذكيا فكان يقول : ( لم لا تفهم ما يقال ؟ ) جوابا على من قال له لم لا تقول ما يفهم ؟ ! .. ولعل عددا كبيرا منا قد استخدم جواب أبي تمام هذا في كل محفل مماثل . ولا ريب أن هذا الموقف وما يمثله هو

ما يجعلني شخصياً أميل إلى شرح تصوراتي في كتب أو في ندوات مفتوحة ، لأن هذا يسمح للكلام بأن يأخذ مداه من الشرح والإيضاح والتفصيل إلى حدود لا تقوى عليها الكتابة الصحفية . وهذا هو المأزق الذي أجد نفسي فيه وهو كيف يتسعني لي أن أخوض في مسائل نظرية دقيقة وأمارس الكلام في الكلام دون أن أحدث وحشة تشبه وحشة أعرابي الأخفش ؟ ! .

ولكي أخرج من المأزق فإني رأيت أن أنظر في مشكلة ذلك الأعرابي فلعلني أجد بها حلاً يعينني على تلافي تكرار الحالة . ولقد وجدت أن جملة الأعرابي تصف الداء وتقترح الدواء في الوقت ذاته ، فهو يقول قوله في ثلاثة عبارات تحدد المشكلة : ( أراكم تتكلمون بكلامنا / في كلامنا / بما ليس من كلامنا ) . والعبارة الأخيرة تحدد الداء والدواء ذلك لأن المشكلة تكمن بما ليس من كلامنا . وهذا الذي هو ( ليس من كلامنا ) هو ما أرهق فهم الأعرابي ، ولو حدث أن جاءه اصطلاح لا يفارق مالديه من كلام هان عليه الأمر وتم حل المشكلة . وهذا هو الحال الذي وجدت نفسي تغريبي به وهو أن أتكلم بلغة العرب في لغة العرب بما هو من لغة العرب ، أي أن أسعى لجعل النقد ( يتكلم عربي ) مثلما تكلمت أرض سيناء وأرض فلسطين . هذا هو مشروع هذه الحلقات ، مشروع نصوصي يتحرك بمصطلحات عربية وبمفهومات عربية ، من أجل قراءة نصوص في اللغة ذاتها . والغاية هي مخاطبة أقوام من العرب يألفون لغتهم وما بها من حس جمالي وحس انصباطي ، ولكنهم يستوحشون من اللغة الخواجة وينفرون منها ، ولقد آن الأوان لنا في أن نجعل نقدنا عربياً في اصطلاحه وإجراءاته مثلما هو عربي في موضوعه . وكما تقول العرب : ( خير الكلام مالم يُحتاج معه إلى كلام ) .

وأول خطوات الحديث هي قول الحاتمي في وصف النص : ( من حُكم النسيب الذي يفتح به الشاعر كلامه أن يكون مزوجا بما بعده من مدح أو ذم ، متصلًا به غير منفصل عنه ، فإن القصيدة مثلها مثل خلق الإنسان في اتصال بعض أعضائه بعض ، فمما انفصل واحد من الآخر وبابنه في صحة التركيب قادر بالجسم عامة تخون محسنه وتعقى معالم جماله ) .

هذه صورة النص في تفكير الحاتمي ، إنه النص / الجسم الذي لا يتم له الحسن / الجمال إلا بالتركيب ، وهذا التركيب يقوم على ( اتصال ) العناصر التي تمثل أعضاء ذلك الجسم .

ويجب ألا نغفل عن كلمات ترددت في مقوله الحاتمي وهي ذات أبعاد اصطلاحية مهمة مثل التركيب / والجسم / والأعضاء / والحسن / والجمال / والاتصال . ويعاد ذلك : الانفصال والعاشرة والبيانة . مما يعني أن الحاتمي يفكر بالنص على أنه ( بنية ) حية تتكون من عناصر مختلفة كالنسيب والمدح والذم ، ولكن الاختلاف هذا يؤؤل إلى ( ائتلاف ) - حسب تعبير شيخنا عبدالقاهر الجرجاني - . وهذا التبادل الحي ما بين الاختلاف والائتفاف يفضي إلى التركيب لكي يكون النص الجسم ، وذلك لأن العناصر تلك هي في جوهرها أعضاء مختلفة بجسم واحد .

والحاتمي - هنا - لا يكتفي بوصف النص بأنه جسد حي فقط ، ولكنه أيضا يرمي إلى غاية أخرى لها قيمة اصطلاحية مماثلة ، ذلك أنه يقف على مفهوم وظيفي يجعل قيمة الشيء في وظيفته وليس في مجرد وجوده ، ولقد أشار إلى هذه المسألة الدكتور إحسان عباس في كتابه عن تاريخ النقد العربي وقال : ( من الطريف أن الحاتمي إنما يهتم إلى هذه الصورة

لينادي بوحدة موضوعات القصيدة ، لا موضوعها الواحد ، ناظرا إلى  
وظائف الأعضاء المختلفة لا إلى اشتراكها في طبيعة واحدة ) .

تلك إذا نظرة الخاتمي إلى النص على أنه ( جسد حي مركب ) وعلى أنه  
ذو قيمة ( وظيفية ) ، وهاتان نظرتان تكفيان - عندي - لتحقيق فعلية  
النص وحيوته ، ولكنني لا أريد الاكتفاء بهذه الوقفة الخاصة عند الخاتمي  
وحده ، بل أشير إلى أن مفهوم النص المركب والنص الجسد هو مفهوم  
عربي عريق في عروبه ونلمس ذلك لدى المبدعين أنفسهم ، وهذا أبو  
العباس عبدالله بن محمد الأباري المسمى بالناشيء الأكبر ، يصف لنا  
النص / الجسد فيقول :

إنما الشعر ماتناسب في النظم -  
وإن كان في الصفات فنونا  
فأتى بعضه يشكل ببعض  
قد أقامت له الصدور المتونا  
كل معنى أتاك منه على ما  
تتمنى لو لم يكن أن يكونوا  
فتناهى عن البيان إلى أن  
كاد حسنا يبين للناظرينا  
فكان الألفاظ فيه وجوه  
والمعانى ركبن فيه عيونا

\*\*\*

وإذا قيل أطمع الناس طرا  
وإذا ريم اعجز المعجزينا

هذا تصور تركيبي للشعر يرسمه الناشيء الأكبر الذي ربعاً أثراً على  
الحادي في تمثيل الصورة المركبة للنص ، لأن الناشيء الأكبر سبق على  
الحادي بمائة عام .

ولشن ظننا تداخل التصور بين هذين الأديبين فإننا أيضاً نخطو خطوة  
أوسع لنقول إن أستاذ العربية الأول الخليل بن أحمد قد أسس تصوره  
للقصيدة على فهم تركيبي يقيم عائلة تامة ما بين النص والبناء من خلال  
تشبيه القصيدة بالخيème ، وفي ذلك يقول الخليل عن مشروعه  
العروضي : ( رتبت البيت من الشعر ترتيب البيت من بيوت الشعر )  
الأخيرة بفتح الشين أي الخيمé . ولذلك فقد صنع الخليل بن أحمد  
منظومته الاصطلاحية في علم العروض من مواد الخيمé ، وظلت  
القصيدة عنده ( بناء ) يقوم على التهاسك والتساند ، وكل خلل يصيب  
هذا البناء يصبح عيناً بنرياً يحدد الخليل بمصطلح يخصه كما نعرف في علم  
العروض . وفي ذلك قال القرطاجني يصف العلاقة ما بين القصيدة  
والخيème : ( ولما قصدوا أن يجعلوا هيئات ترتيب الأقاويل الشعرية ونظام  
أوزانها متنزلة في إدراك السمع منزلة وضع البيوت وترتيبها في إدراك  
البصر تأملوا البيوت فوجدوا لها كسوراً وأركاناً وأقطاراً وأعمدة وأسباباً  
وأوئناداً ، فجعلوا الأجزاء التي تقوم منها أبنية البيوت مقام الكسور لبيوت  
الشعر ) .

والقرطاجي هنا يحيل إلى أن هذا تصور عربي شمولي يسبق الفكر النقدي في تصوره البنائي للنص . كما أن القرطاجي يقيم في مقولاته هذه علاقة تراسل ما بين السمع والبصر في استقبالهما للصورة التركيبية للبيت (البناء) وللقصيدة (البناء) مما ينبع عن عقلية كلية (لا جزئية) وتصور بنوي تركيبي يقيم العلاقات بين الأشياء المتباينة ظاهرياً ويؤسس الوحدة بين العناصر ليتحقق (الاتلاف) بين (المختلفات) .

ومثلها بني الخليل تصوره للشعر بناء تركيبياً على علاقة اتلاف ما بين النص والخيème ، مستنداً بذلك على تصور عربي شمولي ، فإن ثعلب العلامة اللغوي لا يخرج عن حقيقة ذلك التصور التركيبي ، ولعله أول من ارتفق بفكرة التركيب إلى مستوى الحyi حيث أقام التهائل ما بين النص والفرس ، ومنع الشعر صفات الفرس مثل الأغر والمحجل . وهذه كلها ثقافة نصوصية حية ظلت تتنامي لدى الإنسان العربي مبدعاً ولغوياً ومنظراً ، وكانت قبل ذلك موروثاً جاعياً للأمة التي ظلت تنظر إلى لغتها على أنها كائن حي وفاعل ، وليس نصوص الأدب في هذه اللغة إلا كائنات حيوية مركبة تركيب الجسد أو هي جسد مركب حي . وإذا كانت تلك نظرة أسلامنا فإننا لا نملك نحن إلا أن ننظر إلى النص على أنه (جسد حي مركب) وفي الحلقة القادمة نقول كيف نتعامل مع هذا الجسد وكيف نستقبله .

\*\*\*

هامش :

كان من المستحسن أن أقف في هذا الشأن على أفكار كولرودج ورولان

بارت وكلامها ذوا تصورات تفيد في مفهوم (النص / الجسد) ولكنني  
اكتفيت بما في تراثنا لأسبقتيه اولا ، وأنه أولى بالوقوف مادمنا نتكلّم  
بكلام العرب في كلام العرب بما هو من كلام العرب . في حين يبقى  
كولرددج ذا مرجعية فلسفية ألمانية في تصوراته مع تطبيقاتها على لغته وأدبها  
الإنجليزي ، ويظل بارت فرنسي اللغة والتطبيق ، وهذا لا ينفي أن  
عمومية الفكرة أقوى من خصوصيتها .

\* \* \*

## شرح النص

في المقالة السابقة وقفنا على صورة (النص) عند العرب على أنه (جسد حي مركب) وعلى أنه ذو قيمة (وظيفية) تتجاوز وجوده الجوهري إلى وجود أعلى وأشمل . وسنقف اليوم عند جسدية النص وصفته التركيبية الحية .

والجسد يقتضي وجود أعضاء حية تتلاحم مع بعضها لأداء وظائف تختلف كل وظيفة منها باختلاف العضو متوجه الوظيفة ، وقيمة كل عضو هي فيما يصنعه من هذه الوظائف . وإذا تعطل العضو عن أداء وظيفته المنسطة به فإنه يصبح عضوا فاسدا مما يعني أن العضو هو بوظيفته وليس بمجرد وجوده . والتعطل الوظيفي لا يفسد العضو المعطل فقط ولكنه أيضا يغادر بالجسم عاهة تتخلو محسنته وتعفي معلم الحال فيه - حسب عبارة الحاتمي - .

وكما أن الجسد الإنساني يتكون من أعضاء متفاوتة القيمة وفيها ما هو أساسي ذو وظيفة مصرية ومنها ما هو أقل أهمية وإن كان ذا وظيفة متميزة ، فإن في النص أيضا أعضاء ذات قيم متفاوتة في أهميتها وحساسية

وجودها ( وكما أن في الجسد مضفة إذا صلحت صلح الجسد كله وإذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب ) - كما ورد في الحديث الشريف - فإننا نجد في النص مضفة تشبه مضفة القلب في الجسد وهي مانسميه بالصوتيم ( انظر الخطبة والتکفیر ص ٣٣ وما بعدها ) . وهي نواة النص ودلالة الأساسية وتكون من ( بنية ) صغرى ، وأقول صغرى تميزا لها عن البنية الكلية التي هي النص بجمله . وهذه المضفة / البنية ( = الصوتيم ) هي ما يقوم عليه النص إنشاء دلالة وقد ينشأ النص عن هذه البنية ويتولد منها أو ربما يفضي إليها ويتوجه نحوها . وتكون الأعضاء الأخرى في النص ماثلة لأعضاء الإنسان ماخلا القلب فهي مهمة وأساسية ولكنها لا تبلغ أهمية ( القلب ) تلك المضفة التي تقرر صلاح الجسد أو فساده . على أن فساد أحد الأعضاء يشوء جمال الجسد واكتبه ، وكذلك فإن فساد أحد عناصر النص يشوء النص ويعيب جماليته . وتتبدى صورة ذلك في المثال الوارد في الحديث الشريف : ( مثل المؤمنين في توادهم وترابحهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكتي منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى ) . والمجتمع المؤمن في هذا الحديث هو جسد حي مركب تركيبا عضويا متفاعلا ، ولذا فإن ( المؤمن للعؤمن كالبنيان يشد بعضه ببعض ) كما جاء في حديث آخر . وهذا البنيان المشدود شدا عضويا هو ما يجعل المجتمع جسدا حيا مركبا . دام المجتمع كذلك فإن النص الذي يمثل هذه البنية الاجتماعية لابد أن يكون مثلها متباينا وحيا مشدودا إلى بعضه . مما يعني أن ( العلاقة ) ما بين عضو وعضو هي ذات أهمية مصيرية لقيام ذلك ( البنيان ) الذي لن يكون مشدودا إلا بواسطة تلك العلاقات ، وتصبح هذه العلاقة - إذا - هي ما يقرر الصلة ما بين

العضو المفرد وسائر الأعضاء ، ولكن وكما أنه ( لا يصلح الناس فوضى لا سراة لهم ) فإن واحدا من هذه الأعضاء سيكون رأساً أي مضافة توجه الصلاح والفساد وتبقى سائر الأعضاء تقدم وظائفها عبر سلسلة متعاقبة من ( العلاقات ) تحقق للبنيان تماسته وللجسد وجوده المركب وحيويته .

وهذا يفضي بنا إلى أن ( جسدية النص ) تعني أنه يتكون تكويناً يشبه التكوين الحيوي بأن يكون له أعضاء مختلفة ومن بينها القلب ويربط بين الجميع علاقات تشد البناء . وأعضاء النص هي وحداته البنوية الداخلية ولقد سميتها بالجمل الشاعرية ( الخطيئة والتکفیر ص ٨٩ وما بعدها ) .

ومن بين هذه الوحدات سوف تجد واحدة مهيمنة وستكون هيئتها صوتيم النص أي قلبه ومضفته ، ويقوم بين الصوتيم وسائر الوحدات علاقات تتكون من التركيب الإنساني والدلالي . وكل واحدة من هذه تمثل مفهوماً اصطلاحياً نصوصياً ثابتاً . ولكي نستكشف نصاً ونسبر أغواره لابد أن ندخل إليه على أنه جسد ثم نظر فيه عضواً نسبياً العلاقة ما بين كل عضو والأخر ثم لنتظر أيها أهم وأخطر للنص وسيكون هذا هو الصوتيم . ونكون بهذا قد أخذنا في ( تshireح النص ) ولكنه تshireح من أجل البناء وليس من أجل الهدم .

وهذا الفعل لن يتسع لنا إلا إذا أخذنا بمفهوم الجرجاني حول علاماتية اللغة في قوله إن اللغة ( تجري مجرى العلامات والسمات ، ولا معنى للعلامة والسمة حتى يتحمل الشيء ما جعلت العلامة دليلاً عليه وخلافه ) انظر بحثنا : من المشاكلة إلى الاختلاف - مجلة الفيصل - عدد ١٢ فبراير ١٩٨٧ ص ٢٤ وما بعدها .

وكلام الجرجاني هذا يؤكد مفهوم ( إشارية اللغة ) والاشارة تقتضي أن ماهو ماثل أمامك إنما هو ( دال ) زر عه المشيء في النص وعليك أنت أن تقوم بربطه مع الدوال الآخر ، ليفضي بك ذلك إلى ( الأثر ) المفترض وجوده في النص . مع الأخذ بالاعتبار أن كل مفردة تقبل أن تعني الشيء ونقيضه - كما يقرر الجرجاني - وبالتالي فإن كل جملة في النص هي اختيار إنشائي لا يتضح مرماه إلا بقياسه بالاحتلالات الإنسانية الأخرى مما كان ميسورا قوله للمؤلف لكنه تخبيه وأثر الماثل أمامك ، ولوسوف تعرف قيمة الماثل حينها تقيسه بالمتروك مثلما سترى أثر الإثبات إذا قسته بالنفي والعكس كذلك .

ولكي نكون على بيته من أمرنا فلننقف عند قول الحصين المري :

وقافية غير إنسية  
قرضت من الشعر أمثالها  
شروع تلمع في الخافقين  
إذا أنشدت قيل من قالها

هنا نحن أمام جسد حي مركب ، واستكشاف هذا الجسد يقتضي منا تshireحه أولا ثم إعادة تركيبه لكي نميز الأعضاء ونستخرج المضافة الأساسية ( الصوتيم ) ونرى العلاقات من أجل أن نصل إلى ( الأثر ) المفترض ، وهذا كله يمر عبر افتراض ( علامات اللغة ) وحرية الإشارة فيها .

وأول مانجده هو قوله في الشطر الأول : ( وقافية غير إنسية ) حيث يلبع الشاعر باب القول من خلال ( واورب ) التي تفتح له آفاق الخيال

والتجلي الحر لأنها تعني الافتراض المطلق والاسترسال التلقائي ، وهو حينها يدخل أبواب الخيال لا يختار منها إلا الشعر فهو لا يفترض وجود قصر أو فتاة حسناء ، ولكنه يفترض قصيدة فريدة ، فهو يكتب أو بالأحرى يقول شعراً عن الشعر مما يجعل الشعر هو الأداة وهو الموضوع هو الطالب والمطلوب . وهذا الشعر يختصر في الكلمة واحدة هي الكلمة ( قافية ) . فالقافية - هنا - هي اللب والنواة وهي المضافة الصالحة ، وسمات هذه القافية هي أنها ( غير إنسية ) ، ومادامت قافية غير إنسية ، والشاعر إنسى فكيف يتمنى لها اللقاء ؟ .

إنها لا يلتقيان . والشاعر لا يدعى هذا اللقاء بالرغم من أنه يمارس خياله على أوسع نطاق . لقد جاء الشطر الثاني ليقرر حال العلاقة ما بين الشاعر الإنساني والقافية غير الإنسانية فيقول :

### قرضت من الشعر أمثاها

في هذا الشطر يقرر أن شعره ( يماثل ) تلك القافية وليس هو إياها ، مما يعني أن شعره إنساني الهوية ولكنه أرقى من سائر أشعار الإنس ، وذلك لأنّه يشبه ويعايش تلك القافية اللغز ، القافية غير الإنسانية . وهذه ميزة يمتاز بها شعره ، مثلاً أن فيه مزايا أخرى منها أن كل عنصر من عناصر هذا الشعر تشبه تلك القافية ولا يقتصر التشابه على القوافي فقط ، إنه يقول :

### قرضت من الشعر

ولم يقل : قرست من القوافي . وهذا ارتفاع بعناصر شعره كلها إلى مستوى تلك القافية غير الإنسانية .

وإذا كنا قد أدركنا أطراف التشبيه مبدئيا فإنه مازال أمامنا جانب غائب من دلالات المشبه به وهو (القافية غير الإنسية) . إذ إننا لا نعرف ماهية هذه القافية حتى الآن ، ولذا فإن البيت الثاني يعود إلى تلك القافية ويجسد ها الناحية بصفات نستطيع تصورها والتفاعل مع تصورنا لها وذلك بقوله :

### شروع تلمع في الخافقين . إذا أنشدت قيل : من قالها

هذه هي ماهية تلك القافية غير الإنسية ، إنها شروع حرة مطلقة ، ولكن شروعها ذاك لا يبعدها عن الرؤية الإنسية ، وذاك أنها تلمع في الخافقين ، والذي يلمع هو في الحقيقة مادة عاكسة لما هو موجود في الحياة ، مما يجعلها داخل دائرة الإدراك الإنساني لكنها فوق مستوى الأشياء الإنسية ، ولذا ظلت سابحة في الخافقين ، فهي إذاً تشبه (واورب) في أنها باب خيالي ، ولكنه باب قابل لأن يدخله من هو مؤهل لهذا الدخول ، فهو بعيد المثال ولكن بعده قابل للاختصار لمن ملك الأداة وتهيأت له الأسباب لتحقيق النوال . ولذا فإن هذه (الشروع) تدخل في دائرة (الإمكان) وقد يحدث أن يقبض عليها ماهر ما فيتشدّها وإذا - نعم وإذا - أنشدّها فسوف يقال له حيّثُ : من قالها .

هذا كله افتراض تخيلي ، ربما يحدث . فإذا حدث ذلك وتم الانبهار والعجب وصار (الأثر) اللافت للنظر ، إذا حدث هذا فإنه يشبه حيّثُ شعر الحصين المري .

إن شعر هذا الشاعر له من القيمة حدّاً لا يمكن وصفه بمقاييس الواقع ، ولذا فقد صار الشاعر لوصف شعره بأن استبط صورة تخيلية لقافية كانت تلك صفتها . وهي قافية غير موجودة ، لكنها ( إذا ) ما وجدت فسوف تكون هي المثال لشعر الحصين . وهنا نقول إن علامه ( إذا ) هي المضفة التي يعتمد عليها النص أى هي ( الصوتيم ) لأن البناء الافتراضي يقوم عليها . ولو ألقيناها لأزاحتنا الوظيفة الشرطية التي تجمع ما بين العدم والوجود ما بين الخيال والواقع ، إن ( إذا ) تحقق للنص خياليته من ناحية ، لأن هذه العلامه تعني أن تلك القافية الشرود قابلة لأن تتشدد ولكنها مع هذا تظل شروداً تلمع في الخافقين وتظل غير أنسية لأنها غير منسوبة إلى أحد من الناس وفاعل الإنشاد عجول ، وحدث الإنشاد لم يقع إلا على مستوى الخيال الإنساني .

وإشارة ( إذا ) هي التي ستحدث السؤال المثير : من قاها ؟ فالسؤال لا يحدث إلا بعد أن تتحقق ( إذا ) من خلال فعل الإنشاد ، وهو إنشاد لم يحدث بعد لأن إذا ( ظرف زمان مستقبل ) حسب قيمتها اللغوية . وكونها كذلك يفسح المجال لهذه الأبيات في أن تكون نصاً تخيلياً مطلق الدلالة ومتجددها . وهذه قيمة دلالية لا تتحقق إلا بوجود هذه الكلمة العلامه .

\*\*\*

أكاد أقول هنا إن استخدامنا لفكرة النص / الجسد وأخذنا بما يستتبعه ذلك من مفهومات مثل الصوتيم كعضو متميز في ذلك الجسم ثم وقوفنا على العلاقات ما بين العناصر ، مع استخدام مفهوم إشارية أو علاماتية اللغة ، ومن ثم بحثنا عن ( الأثر ) ، أقول إن هذا هو ما جعلنا نقف على

أسرار هذا النص . على أن هذا فعل لا يمكن وصفه بأنه بنوية لأننا فيه نفتح البنية ونطلقها للدلالة من خلال توظيف (الأثر) . كما أننا نسمح - عادة - بتدخل النصوص . وإن كنا لم نلامس ذلك في مقالنا هذا فليس إلا لضيق المجال ، وستشير إلى المداخلات الواردة مع هذا النص في مقال يأتي لاحقا إن شاء الله .

كما أن فعلنا هذا ليس تفكيرية لأننا هنا لا نبحث عن عيوب الخطاب ولا نسعى لتفويضه ، وإن كنا نأخذ بمفهوم (الاختلاف) ، إلا أن هذا المفهوم عندي هو إلى الجرجاني أقرب منه إلى ديريدا . وهذا لا يعني أنني لا أستفيد من ديريدا . بل إنني أقرأ هذا الرجل وأستفيد منه ، ولكن ذلك لا يلغي الجرجاني ولا يزكيه من ذهني ، بل إنه يعمقه في نفسي ويزكيه رسوحا في يقيني . كما أنا لا نستطيع أن نقول إن فعلنا هذا هو (سيميولوجية) خالصة . إنه قريب منها ووثير الصلة بها ولكنه ليس إياها تماما .

لقد أفاد من هذه جيما مثلما أفاد من أسلافنا كلهم ، وهو مسلك مفتوح على كل ما يفيد ويثير . ولذا فإني أسمى منهجه بالنصوصية أو بالنقد الألسني ، وأسمى الإجراء بالتشريحية لأن مانفعله إجرائيا هو ممارسة التشريح فعليا من أجل الوصول إلى سبر تركيبات النص وأبنيته الداخلية ، ثم نأخذ بتفسير العملية تفسيرا نصوصيا يقوم على مبدأ من تفسير القرآن بالقرآن . وسأوضح هذه المسألة بمقال يخصها لاحقا - إن شاء الله .

بفى أن أقول إنني أجد غموضي هذا ، أقصد غموض النص الجسد

ومستلزماته ، أجد أنه نموذجاً كاملاً في كل فعل لغوي ، ولم يتم رد على ذلك أى نص فيها قرأت وعرفت من نصوص قديمة أو حديثة . ولكن قد يحدث أحياناً أن نجد أكثر من صوتيم في نص واحد . وهذا ليس غريباً إذا ما قسنا ذلك على مثالنا الأصلي وهو الجسد حيث نجد (النَّفَخَةَ) (النَّفَخَةَ) ، وكلاهما على درجة كبيرة من الأهمية مما يجعلهما صوتيمين ، ولقد يحدث هذا في النص أيضاً .

وأشير أيضاً إلى أن النصوص تشتمل كثيراً على وحدات متكاملة داخلية ، ولسوف نجد أن كل وحدة تشتمل على صوتيمها الخاص الذي تتأسس عليه فهي جسد داخل جسد . وهذه الوحدات بعد ذلك تتدخل وتكامل لتشكيل النص ، تماماً مثلما نجد التركيب الاجتهاعي ينشأ من الأسرة فالحي فالمدينة فالمقاطعة فالدولة . . . النَّفَخَةَ . وكل بناء من هذه الأبنية يقوم قياماً تركيبياً حياً مثل الجسد وأعضائه ثم يدخل في تركيب أكبر منه وهكذا يكون . ولن泥土 النصوص إلا على هذا المثال ، فالأطلال وحدة دلالية تدخل مع غيرها من الوحدات كالغزل ووصف الفرس وكل واحدة منها لها صوتيمها الخاص ، وإذا تألفت مع بعضها في نص صارت إحداها صوتيمها للأخريات ، ثم تدخل القصيدة مع غيرها في ديوان ويدخل الديوان مع غيره في عصر شعري ، ويدخل العصر مع غيره في ثقافة أمة . . وهكذا إلى أن يرث الله الأرض وما عليها ، والكل في علاقات تشهد لتكون منه بنياناً . وهانحن في بنيان يستفيد من تجارب الأمم دون أن ينسليخ عن جلد العربية لأنه بنيان يتعامل مع مفهومات نصوصية لها جذور عميقة في ثقافتنا ، كما أوضحتنا في الحلقة الماضية ،

وكما سنوضح أكثر في الحلقات القادمة حيث نقف على التداخل وعلى تفسير النصوص ومبادئه الأساسية .

هامش :

لقد حرصت على التقىد بالمرجعية العربية في عرضي هذا . ومن شاء النظر إلى ذلك من زاوية حديثة فأرجو أن يعود إلى ( الخطيئة والتکفیر ) وإلى ( تشريح النص ) حيث الفصل المعنون بـ ( لماذا النقد الالسني : سؤال في نصوصية النص ) وفيه عرض نظري مع تطبيق تحليلي يساعد على توضيح الفكرة وتدقيق المصطلحات .

# تراث النصوص

## النص ابن النص

لقد كانت وفتنا السابقة على ( جسدية النص ) وعلى مناحي تشريحه ، من حيث سبر تركيباته وإقامة العلاقات فيما بينها لاستبطان البنية الأساسية ( الصوتيم ) ، وكل ذلك يتم من خلالأخذنا بمفهوم ( علاماتي اللغة ) ويكون كل عنصر في النص هو بمثابة إشارة حرة يتحقق ( أثراها ) من خلال دخوها في تركيب ينظمها ويوجه دلالتها .

ولشن كان مفهوم جسدية النص وكونه كائنا حيا ومركبا هو لب الفكرة فيما قلناه ونقوله عن نصوصية النص فإن هذه الجسدية لا تقوم على ( عزل ) النص عن سياقته الأدبية والذهنية ، ذاك لأن العمل الأدبي يدخل في شجرة نسب عريقة ومتدة تماما مثل الكائن البشري ، فهو لا يأتي من فراغ كما أنه لا يفaci إلى فراغ . إنه نتاج أدبي لغوي لكل ماسبقه من موروث أدبي ، وهو بذرة خصبة تؤول إلى نصوص تتبع عنه . ومن طبع النص الأدبي أن يكون مخصوصا ومتبعا تماما مثل كل كائن حي كالإنسان والشجرة . وقد يحدث أن نجد نصا عقيما مثلما نجد إنسانا عقيما . وقد

يكون العقم بأسباب طبيعية تتجزء عن نقص في عناصر الإنتاج داخل الكائن ، وربما تكون عن أسباب اصطناعية يتخذها الإنسان ضد حاسة الإنجاب فيه - كما هو موجود في زماننا هذا أو كما فعل الموري بنفسه حينما منعها من الإنجاب وقال قوله المعروفة :

### هذا جناه أبي على وماجنيت على أحد

هذه أمور تصيب النص مثلها تصيب الإنسان فتجعله عقيما لا ينجذب ولا يتجزء ، وكم من نص نقرأه فلا نجد فيه شيئاً ذا أثر يحرك ما بعده ، وينتهي النص عند حدود القراءة الأولى عاجزاً عن إحداث قراءة ثانية أو توليد نص إنشائي إما بالكتابية عن النص ذاته أو بتغيير نص آخر في نفوسنا يتضمناً من انفعالنا بالنص المقرؤ . على أن العقم هذا قد يصيب القراء فيجعل النص المخصوص عقيماً حينما يقرأه قاريءً عاجزاً يدعى أن النص لا شيء فيه أى أنه نص عقيم وليس العقم في النص ولكنه في ذائقه القاريء العاجز . وهذه حالة لمسها شيخنا ابن جني وقال فيها مخاطباً أحد العاجزين من أصحابه العقم أمام اللغة : ( فإن رأيت شيئاً من هذا النحو لا ينقدر لك فيما رسمناه ولا يتبعك على ما أوردناه ، فأحد أمرین : إما أن تكون لم تعمن النظر فيه فيقعد به فكرك عنه ، أو لأن هذه اللغة أصولاً وأوائل تخفي عنا وتقصـر أسبابها دوننا ) .

هذا هو عقم القاريء الذي يحدث من عدم إمعان النظر أو عن دقة أسرار اللغة ، وعلاج ذلك هو في تshireع النص تshireعاً يبلغ دقائق

تكويناته الداخلية . على أن النصوص الأدبية في غالبيتها نصوص معطاء مبتكرة وقليل منها العقيم ، هذا إذا سلمنا من عقم القراء .

والنصوص تدخل في شجرة نسب طويلة ذات صفات وراثية وتناسلية فهي تحمل (جينات) أسلافها كما أنها تتمخض عن (بذور) لأجيال نصوصية تتولد عنها ، ونحن نستطيع أن نعاين كذلك كله على جسد النص وحركته التحولية ، وكل حضور ذهني يحدث عندنا ونحن نقرأ نصا ما فإن هذا التداعي هو نتاج تلك السمة التوارثية ، فالمعارضات الشعرية يستدعي بعضها بعضا وكذلك النقائض والاقتباسات والتضمينات وما يسميه الأوائل بالسرقات الأدبية وما يسميه الجرجاني بالاحتداء هو كله (تدخل نصوص) - انظر الخطية والتکفیر ص ص ١٣ / ٥٥ / ٣١٧ - فالنص يدخل على نصوص أخرى تسبقه فيكون نتيجة لها وأخرى تلحق به فتكون متولدة عنه ، وهو بينها حلقة في سلسلة طويلة بدأت في الماضي الصحيح الذي لا ندرك إلا بعضه ، إذ لم يأتنا من شعر العرب إلا أقله ولو جاءنا كاملا لجاءنا علم وشعر وغير كما قال أبو عمرو بن العلاء . وهي تتدلى إلى مستقبل آت لن ندرك إلا بعضه .

ولقد كان لي من قبل وقوفات عن (تدخل النصوص) في علاقات النص مع ما قبله من نصوص ، على أساس أن مفهوم (تدخل النصوص) هو من المفهومات الأساسية في طريقي لقراءة الأدب وتحليله مما يعني أنني أتعامل مع النص على أنه (بنية) مفتوحة على الماضي مثلما أنه وجود حاضر ويتحرك نحو المستقبل . وهذا يغاير ويناهض فكرة البنية المغلقة على (الأنية) ، ولقد شرحت موقفي هذا من قبل في حواري مع الأستاذ أحمد الشيباني في (الأربعاء) . وأنا اليوم أتناول النص ليس على علاقته مع

الماضي كما كنت فعلت من قبل ولكنني سأقف على أبيات الحصين المري من زاوية تداخلها مع نصوص أنت من بعدها .

فالحصين - كما رأينا في الأسبوع قبل الماضي يقول :

وقافية غير إنسية  
قرضت من الشعر أمثالها  
شروع تلمع في الخافقين  
إذا أنشدت قيل من قالها

وهي أبيات تتكىء على تقليد عربي عريق حول العلاقة ما بين الشعر والجن ، وكما ينقل أبو زيد القرشي ( من عَبِيد لولا هَبِيد ) وهبيد هذا هو شيطان الشاعر عَبِيد بن الأبرص ، ولكل شاعر - عندهم - شيطان يهْبِيده الشعر ، ولذا افتخر أبو النجم العجلي بشيطانه وقال :

إني وكل شاعر من البشر  
شيطانه أنتي وشيطاني ذكر

ولعله كان يرى أن فحولة شيطانه ستؤول به إلى فحولة في شعره فيز بذلك أقرانه ، وهو بذلك يلتفت بدللات الحصين المري التفاتا يكشف المصدر الإلهامي عند الشاعر ويصرح به ، حيث إن الحصين وقف وقوفا تخيليأ عند أسطورة ( شيطان الشعر ) ولم يرد لشعره أن يكون من ذلك المصدر ولكنه أراد له مجده التفوق والتسامي فوق البشر فتخيل قافية شرودا لم تتفوه بها الشفاه ، ولم تكن بعد ، وراح يشبه شعره بذلك الذي لم يكن

بعد . أما العجل **فإنه يأخذ بذلك الدلالة ولا يكتفي بمجرد التمايل القائم فيها ولكنه يجعلها مصدرا لقوته فجعل الشيطانية بديلا عن مجرد ( عدم الإنسانية ) وجعل هذا الشيطان ذكرا بديلا عن القافية الأنثى فجاء الاختلاف على هذه الشاكلة ما بين الأنوثة والذكورة حيث يقول الحصين :**

### وقافية غير إنسانية

فيعارضه العجل متداخلا معه و مختلفا عنه بقوله :

### شيطانه أنثى وشيطاني ذكر

وكانه يسعى إلى تجاوزه بهذه المفارقة العنتية ، وهو مع هذا الغلو والتهدى في المواجهة لا يطلق قوله إلا في وجه البشر فقط وكأنه يقول للجن إنني لست معكم في سباق ولكنني أسبق البشر فقط ولذا قال :

### إنني وكل شاعر

ثم حدد ذلك وقال ( من البشر ) فهو يميز البشر ويمتاز عليهم جميعهم بذكورية شيطانه ، دون أن يغضب الجن عليه أو أن يناظرهم في منافسة إيداعية لا يقوى عليها مما يبقى على جلال القافية غير الإنسانية ويخفظ لها سموها بالرغم من أنوثتها ، فهي مجلة وجليلة المقام بما إنها غير إنسانية ، ولكن التمايز والتسامي هو فيما بين الشعراء البشر في مصادر إهامهم الشيطاني من حيث هو ذكوري أو أنثوي . وليس على الأولى إلا العجل أما الآخرون فلهم الشياطين الإناث .

ومadam المجد الشعري محفوظ المصادر فإن سمة (الشروع) ستظل علامة شاعرية تمنع الشعر جلاً وكهلاً مثلما قرر الحصين المري ، والمصدر الغبي للإهام يختتم صفة (الشروع) . ولكن القافية الشروع وهذه تحول مع الزمن لتصبح (شوارد) تماماً مثلما تتناضل العائلة من جدًّ واحد إلى أحفاد عدة يتولدون ويتناسلون إلى أجيال كثيرة ، وكذلك فإن (الشروع) الواحدة لدى الحصين تحول إلى (شوارد) من الأحفاد لدى المتنبي ، وحينها يرتاح الشاعر وينام لأنَّه حق مراماً شعرياً عريقاً :

### أنام ملء جفوني عن شواردها ويسهرخلق جراها ويختص

وهكذا تحول (شروع) الحصين إلى (شوارد) المتنبي ولكن من دون أن يلامسها القيد أو يمسك بتلابيبها ممسك إذ يظل الخلق يسهر ونويختصون جراها ، وهم لن يلتقطوا أبداً أبداً لأنَّ الاتفاق يحول الشوارد إلى مقيّدات ، وضبط المعانٍ وحصرها والتواتر على ذلك سيحول كلمات الشاعر إلى (مقيّدات) وحيثُدُّسِّيمُوتُ الشّعْرُ . ونقول إنَّ الشّعْرَ سوف يموت لو تمَّ هذا الحصر لأنَّ بناء البيت هنا قام على حالة الإطلاق وهذا ما يشير إليه البيت الذي سبق بيتنا هذا ولتنظر فيهما معاً :

### أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتي من به صمم

### أنام ملء جفوني عن شواردها ويسهرخلق جراها ويختص

إنَّ صفة (شوارد) هنا هي صوتيم النص هذا لأنَّها هي التي ولدت

ذلك الشعر الذي جعل الأعمى يصر وجعل الأصم يسمع وجعل الخلق كلهم يسرون ويختصمون . كل ذلك يتم بسبب تلك الكلمات الموصوفة بأنها ( شوارد ) ولو تقيدت هذه الشوارد لاتفاق الناس وزال الخصم وانتهى الشهر حينئذ . وسيعود الأعمى إلى عياه والأصم إلى صممه ، ولن يكون هناك مزية بعد ذلك ، وحينها سوف يسقط الشعر ويموت .

ولكي لا يحدث هذا فلابد للشوارد أن تظل كذلك ويجب أن يستمر الخصم والشهر جراها لكي يظل الشعر شعرا حيا مخضبا في عقول مخضبة . ولكي يظل النص ابن النص ويظل المتنبي ابن العجلي ابن المرى . و يأتي بعدهم حفيد وأحفاد ، ول يكن نذير العظمة واحدا من ( هؤلاء الأشقياء ) وهذه العبارة من عمر أبو ريشة . وحفادة العضمة هؤلاء تتجل في قوله :

بينما الجمه لجما على باب عنيزه  
خلت شيطاني لهيبا لكرته الريح لكره  
في دمي في خافقى في جسدي ينشر أرءه  
كلمادافعته يقفر في وجهي قفره :  
انتقض فالجمر مازال غضا في قلب عزه .

هذا مقطع افتتاحي من قصيدة ضافية لنذير العظمة هي قصيدة ( عنيزه والحلم ) فيها نكتشف أن شيطان الشعر لم يمت في عصر التكنولوجيا ولم يزل هذا الشيطان قويا وشرسا . وهذه القوة تبلغ حدا ينهزم أمامه الشاعر وتهار قدرته على المقاومة والمانعة فيستسلم أخيرا ويكتب القصيدة والقرار هنا هو قرار شيطان الشعر الذي يصدر أمره إلى الشاعر :

انتقض فالجمر مازال غضا في قلب عزه

ويتنفس الشاعر ويكتب ستة وستين بيتاً ترضي كل شياطين الشعر ، وتسرق شيطان العجل من قممه فتأخذ ذلك الشيطان الذكر وتجعله يقف على باب عنizه يترصد مقدم نذير العظمة ويدخل الاثنان في صراع يتصدر فيه الشيطان الذكر وتكون القصيدة . ولكن ذكرة هذا الشيطان لا تلغي الأئنة عند العظمة كما فعلت عند العجل ، إذ يظل رمز الأنثى في قصيدة (عنizه والحلم ) قوياً وفاعلاً ويظل قيمة دلالية ولوada . وليس الشيطان الذكر سوى فارس يقف على باب عنizه يبحث في وجوه القادمين فإذا ما أحس بأن أحدهم شاعر أمسك بتلابيه وعادل سكونه ووقاره ليحول السكون إلى اضطراب كي يتنفس الشاعر ( كما انتنفس العصفوري بلله القطر ) ويكتب القصيدة . ولكن هذه القصيدة من ؟ . إنها لعنizه . وهذا يعني أن الشيطان الذكر يستغل من أجل الأنثى ويسعى لخدمتها وخلودها ، وهذا تحويل لوظيفة شيطان الشعر يحدثه نذير العظمة الذي يتداخل مع المري والعجل ، ولكنه يحول السمات الشعرية المتنافرة عندهما إلى سمات متزاوجة تزاوجاً متوجهاً ومولداً . وعلى يدي هذا النص تلتقي الدلالات ويتولد التداخل في توازن متناسل . وهنا نجد أنفسنا مع حالة التلاعث الثقافية التي أشار إليها أبو حيان التوحيدي بكلمته الجميلة التي منها قوله :

(لما تميزت الأشياء في الأصول ، تلاقت بعض التشابه في الفروع ، ولما تباينت الأشياء بالطبع تألفت بالمشاكلة في الصنائع ، فصارت من حيث افترقت مجتمعه ، ومن حيث اجتمعت مفترقة ، لتكون قدرة الله - عز وجل - آتية على كل شيء ، وحكمته موجودة في كل شيء ، ومشيئته نافذة في كل شيء) .

كذا هو الأمر بيارادة خالق الكون اجتماع يفضي إلى افتراق ، وافتراق يفضي إلى اجتماع . وكل شتات ظاهري ينطوي على وحدة داخلية لا تدركها إلا العقول الموهوبة . وكل اختلاف يؤول إلى ائتلاف ، وتلك هي وظيفته وليس النص الأدبي إلا مضمارا حيا لتمعن هذه الحكمة واستكشافها . وكل قطرة هي من المحيط وإلى المحيط . وبذاك يكون النص كائنا حيا وهو جزء من سياق يشمله ويتمحض عنه في الوقت ذاته .

وتدخل النصوص يستند على هذا التصور . وإن لأحسب هذا الأمر واضحا ولسوف أزيده إيضاحا على إيضاح في آتي المقالات - إن شاء الله .

وأخيرا أشير إلى أن ظاهرة (تدخل النصوص) هي سمة جوهرية في الثقافة العربية حيث تتشكل العالم الثقافية في ذاكرة الإنسان العربي ممزوجة ومتداخلة في تشابك عجيب ومذهل ، وإن وقفة سريعة على طبيعة التأليفات العربية الأولى لثبت لنا ذلك ، حيث نجد كتب أسلافنا تقوم على مزج معرفي متشابك ، وهذا الجاحظ ومؤلفاته ، ومنها كتاب الحيوان الذي يقوم ويتأسس على (التدخل) المطلق ، وفيه تقوم الملاحظة التجريبية بجوار ثقافة الرواية ويدخل بينها ثقافة الدراسية ، وكل قول يدخل بنا إلى قول آخر ، ويكون الحديث ذا شجون - كما هو المثل العربي - وكلمة شجون هنا معناها غصون ، أى أنها توحي بالتمدد والتناسل الحيوى ، وعلى ذلك كل كتب أسلافنا وعقولهم أيضا حيث يجتمع العالم كله في (مجال) واحد . ومثلا يحدث ذلك في المؤلفات فإنه يحدث أيضا في القصائد ، وكلنا نعرف توسيعات القصيدة العربية

وتشكيلاتها المتنوعة ظاهرياً والمتداخلة نصوصياً . ولقد شاع تسمية ذلك بالاستطراد وهذا ما توصف به مؤلفات الجاحظ وغيره من الأسلاف . ولكن الحق هو أن ذلك تداخل نصوصي له ما يبرره وما يستدعيه من النصوص نفسها ، وكلها نصوص أدبية أو علمية يقود بعضها إلى بعض ويفضي إليه ، والحضور الذهني المشترك ما بين إشارات النص وذهن الكاتب هو الذي يقيم تلك العلاقات والتداعيات .

\*\*\*

# تفسير الشعر بالشعر

## من جغرافية النص إلى جيولوجية النص

(والذي حارت البرية فيه) هو تفسير النص الأدبي وتشعبت المواقف حول ذلك ما بين نظرة ظاهرية تكتفي بصریح الدلالة ، ونظرة تأويلية تعنى بخفايا الأمور وبواطنها ، وكأن بالنظر الظاهري قد نظر نظرة تشبه دراسة الأرض دراسة جغرافية تعنى بما على سطحها من مظاهر بارزة ، بينما النظر التأويلي المفرط يقوم على غيبيات ظنية تعتمد على الخدش والتخمين ، وهذا طریقان قد يشبعان نظرة الناظر ولكنها لا تفيان بحق النص ، والأولى بنا أن ننتقل من (جغرافية) النص إلى (جيولوجيا) النص ولكن مع التمسك ببراهين النص ومقوماته التكوينية لكي لا نتوه في تأويلات تخمينية ينفرط بها جبل العلاقة فيما بيننا وبين عالم اللغة والناس .

وجيولوجيا النص هذه تقتضي الأخذ بنصوصية النص وهي أن نجعل مادته الأساسية هي البرهان على وجوده وعلى وظيفة هذا الوجود . ونجعل لغة النص هي الطريق إلى توليد معانى النص ، أى أن نعطي التركيب حقه في تأسيس السياق الداخلي ومن ثم السماح للنص لكي يشتبك في سياق عام يشمله ، فقصيدة طلبة لابد أن تنتهي إلى شعر الأطلال بعامة ، وكل رمز

فيها لن يتم فهمه إلا بعد أن نتمثل هذا الشعر وندرك مراميه السياقية ، وهذه هي ثقافة النص التي يعتمد عليها ويتوجه نحوها . ومن هنا فإن تفسير الشعر لا يكون إلا بالشعر . ونحن بهذا نقتدي بالمفسرين الذين رادوا هذا المجال ووصلوا فيه إلى مستوى مذهل من الدقة المنهجية . ومن ذلك ما فعله شيخنا عبدالرحمن السعدي ، رحمه الله ، في تفسيره للقرآن ، ثم في وضعه لكتاب أصولي بعنوان ( القواعد الحسان لتفسير القرآن ) وضع فيه سبعين قاعدة لتفسير بنها على مفهوم ( تفسير القرآن بالقرآن ) وهو المفهوم الذي قال به شيخ الإسلام ابن تيمية ، رحمه الله .

ومن قواعد الشيخ السعدي قوله : ( العبرة بعموم الألفاظ لا بخصوص الأسباب ) ، وهذه هي القاعدة الثابتة عنده . ونحن إذا ما أخذنا بالمياد النصوصي الأساس وهو تفسير الشعر بالشعر بمحارة لمبدأ تفسير القرآن بالقرآن ، ثم وقفتنا عند هذه القاعدة التي تجعل شمولية النص فوق المناسبة والظروف وتغلب جانب الدلالة الكلية ، فإننا نستطيع أن نحقق للنص وظيفته الإبداعية التي تجعله قولا جاعيا وليس تعبيرا ذاتيا أو إقليميا أو ظرفيا .

والحق أن أسلافنا كانوا يعون ذلك حق الوعي ، ولذلك فإن الصولي أخذ قصيدة ابن الرومي عن الوطن وأدخلها مع مجلة قصائد عن الأوطان ومحبتها . وهي التي يقول فيها :

وَلِي وَطْنَ الْيَتَمْ إِلَّا أَبْيَعَه  
وَالَا أَرِي غَيْرِي لِهِ الدَّهْرَ مَا لَكَ  
عَهْدَتْ بِهِ شَرْخُ الشَّبَابِ وَنَعْمَةٌ  
كَنْعَمَةُ قَوْمٍ أَصْبَحُوا فِي ضَلَالِكَ

فقد ألهته النفس حتى كأنه  
 لها جسد إن غاب غودرت هالكا  
 وحبب أوطان الرجال إليهم  
 مارب قضاهما الشباب هنالكا  
 إذا ذكروا أوطانهم ذكرتهم  
 عهود الصبا فيها فحثوا لذكا

وابن الرومي في حقيقة الأمر لا يتحدث عن وطن ولا هو في حنين إلى  
 بلاد ، ولم يفقد ابن الرومي وطنه قط ، وأبياته من حيث المناسبة والظرف  
 لا شأن لها بالوطن والأوطان . وقصة هذه الأبيات هي أن رجلا تاجرا  
 يدعى ابن أبي كامل قد أجبر ابن الرومي على بيع داره واغتصب منه بعض  
 جدرانها ، وراح الشاعر إلى سليمان بن عبد الله بن طاهر يشتكى له الحال  
 ويستعين به على ردّ داره ، وكلمة وطن وأوطان تعني بيته وبيوته . مما يعني  
 أننا أمام حالة من حالات ( خصوص الأسباب ) فهل ياترانا سنقف عند  
 حدود هذه الظرفية الخاصة ونحجز على القصيدة ونمنع أنفسنا من التفاعل  
 معها لأن صراع ابن الرومي مع ابن أبي كامل لا يعنيها ولا يهمها  
 بحال ... ! ?

إن جواب أبي بكر الصوالي يأخذ بقاعدة ( عموم الألفاظ ) ولا يقف  
 عند خصوص الأسباب ، وكذا هي حالنا نحن إذ إننا نجد الناس في زماننا  
 هذا - زمن الكلام عن الأوطان - تستشهد بهذه الأبيات وتتردد़ها في كل  
 حادث وطني ، ولا يخطر ببال أحد منهم حادثة ابن أبي كامل أو بيت ابن  
 الرومي وجدران ذلك البيت . وكذا هي الحال مع كل نص يملك القدرة

على شمولية الدلالة . والحكم في ذلك على طاقة اللغة التي يجب أن تكون ذات صفات أدبية إذا كان النص نصاً أدبياً .

\*\*\*

ومن قواعد الشيخ قوله بـ ( مراعاة دلالة التضمن والمطابقة والالتزام ) ويشرح ذلك بقوله : ( والطريق إلى سلوك هذا الأصل النافع : أن تفهم مادل عليه اللفظ من المعانى ، فإذا فهمتها فهيا جيداً ، ففكّر في الأمور التي تتوقف عليها ، ولا تحصل بدونها ، وما يتشرط لها ، وكذلك فكر فيها يترتب عليها ، وما يتفرع عنها ، وينبني عليها . وأكثر من هذا التفكير ودأوم عليه ، حتى يصير لك ملكة جديدة في الفحص على المعانى الدقيقة . فإن القرآن حق ، ولازم الحق حق . وما يتوقف على الحق حق ، وما يتفرع عن الحق حق . ذلك كله حق ولا بد ) ثم يقول : ( وهذا يعلل الله تعالى كثيراً من الأحكام الشرعية برحمته وإحسانه لأنها من : مقتضاها وأثرها ) .

ونحن لو تأملنا كلام الشيخ هذا لوجدناه يشكل أساساً أصولية لتفسير النصوص ، إذ إنه يربط اللفظ بالدلالة ثم بالفهم الجيد ، ثم يتقلّ بعد ذلك إلى التفكير بما يفضي إليه ذلك من أمور تستلزمها تلك الدلالة ، ويليه ذلك ما يترتب عليها وما يتفرع عنها وما ينبني عليها ، وكل هذا يمثل دلالات لا توجد ظاهرياً في النص ولكنها متضمنة فيه ومستلزمة منه ، وذلك لعمومية دلالته وشموليتها .

ثم إن الشيخ لا يقف عند رسم الحدود الإجرائية الصرفة ، ولكنه يبحث الدارس على التأمل والتبصر : ( وأكثر من هذا التفكير ودأوم عليه

حتى يصير ملكة جيدة ) ، وهذه ليست مجرد ملكة ذهنية راقية ، ولكن الهدف منها هو : ( الغوص على المعاني الدقيقة ) .

إن الدخول الصحيح على النص لا يتم إلا بفروسيّة علمية محكمة للأدوات والإجراءات . وهذا العلم وحده لا يكفي إذ لا بد من دخول الذائقـة التي يحدث لها التدريب المتواصل على ( الغوص ) . فالنص فرس أصيل لا تعطي قيادها إلا لفارس متّمرس في علمه وذوقه وتلك هي نصيحة الشيخ السعدي مثلـياً أنها نصيحة أبي حامد الغزالـي ، رحـمه الله ، الذي يقول شارحـنا تجربـته الذوقـية مع المعرفـة إن هـنـاك ( ما لا يمكن الوصول إـلـيـهـ بالـتـعـلـم ) فالـعـلـمـ وـحـدـهـ لاـ يـكـفـيـ ، وـيـزـيدـ أـبـوـ حـامـدـ فـيـقـوـلـ : ( بلـ بـالـذـوقـ وـالـحـالـ وـتـبـدـلـ الصـفـاتـ ) وـيـشـخـصـ مـقـوـنـتـهـ بـأـنـ يـعـطـيـ مـثـلاـ ( كـمـ مـنـ فـرـقـ بـيـنـ أـنـ تـعـلـمـ حـدـ الصـحـةـ وـحـدـ الشـيـعـ وـأـسـبـابـهـاـ وـشـرـوـطـهـاـ ، وـبـيـنـ أـنـ تـكـوـنـ صـحـيـحاـ وـشـبـعـاـنـ ) .

وهـنـاـ تـمـثـلـ الـحـالـ بـيـنـ يـدـيـنـاـ لـتـكـوـنـ هـيـ وـالـذـوقـ وـتـبـدـلـ الصـفـاتـ شـرـ وـطـاـ لـبـلـوغـ الـعـلـمـ وـالـمـرـفـةـ غـايـتـهـاـ وـلـأـدـائـهـاـ لـوـظـيـفـتـهـاـ . وـلـاـ يـكـفـيـ حـيـثـتـذـ أـنـ نـقـرـأـ النـصـ وـلـكـنـ لـابـدـ أـنـ تـعـرـفـ نـصـوـصـيـتـهـ ، وـهـذـهـ المـرـفـةـ أـيـضـاـ لـاـ تـكـفـيـ بـلـ لـابـدـ أـنـ تـعـشـقـ النـصـ وـأـنـ تـحـبـ إـلـيـهـ لـكـيـ يـفـتـحـ لـنـاـ صـدـرـهـ ، وـنـغـوصـ بـعـدـ ذـلـكـ فـيـهـ غـوـصـاـ يـخـرـجـ لـنـاـ اللـؤـلـؤـ وـدـقـائـقـ الـمـعـانـيـ وـأـسـرـارـ الـبـلـاغـةـ وـسـحـرـ الـبـيـانـ . إـنـاـ عـمـلـيـةـ عـلـمـ وـذـوقـ وـحـبـ .

\*\*\*

وـمـنـ قـوـاعـدـ الشـيـخـ السـعـديـ الـكـلـيـةـ الـتـيـ يـمـكـنـتـاـ الـأـخـذـ بـهـاـ فـيـ الـدـرـسـ الـأـدـبـيـ قـاعـدـتـهـ حـولـ شـمـولـيـةـ السـيـاقـ حـيـثـ يـقـرـرـ أـنـ : ( السـيـاقـ الـخـاصـ يـرـادـ

به العام ) ، وهذه قاعدة تربط ما بين الخاص والعام وتجعل الخاص يفتش  
إلى العام ويؤول إليه ولا يتقييد من دونه . وهذا مبدأ تفسيري من المهم  
الأخذ به في تفسير دلالات النصوص الأدبية وتحريك قوتها الإبداعية .

وفي القاعدة الثامنة والخمسين يقرر الشيخ أن ( الكمال إنما يظهر إذا  
قرن بضده ) ، وهذه قاعدة رأينا في تحليلاتنا السابقة في هذه المقالات أنها  
أساس مهم لإدراك الدلالة ، وهي قاعدة أسلوبية اعتمد عليها التحليل  
الأسلوبي الحديث ، ونحن نرى هنا أن المفسرين قد وصلوا إلى هذه  
القواعد الأصولية في التفسير النصوصي سابقين بذلك جهود المحدثين ،  
بعد أن لامسوا مشكلات تأويل النص ، وهي المشكلة التي أفضى فيها  
شيخ الإسلام ابن تيمية كثيراً وناقشها مناقشة طويلة وعميقة انتهت به إلى  
وضع قاعدة في التأويل تقضي بأن تتطلب تفسير القرآن والحديث تفسيراً  
يستند على القرائن الموجودة في القرآن والحديث نفسها من حيث إن اللفظ  
يتكرر وجوده في موقع آخر فيهما ، ومن هذا التواتر تتولد القرائن  
المفضية إلى المعنى المراد ، وبذا يكون التأويل مستنداً على براهين من  
النص نفسه وليس يستند إلى تخمين ذاتي من المفسرين ( انظر كتاب موافقة  
صحيح المقول لصريح المعمول لابن تيمية . وانظر الدكتور محمد  
الخليلنـد : ابن تيمية وقضية التأويل ) .

ومبحث التأويل هذا مبحث طويل ومهم لا تكفي فيه هذه المعالجة  
ولكنني أكتفي بهذه الإشارات الموجزة موضحاً حاكم هو النقد الأدبي محتاج إلى  
جهود المفسرين من أجل الإفادة وتوسيع مجال الدرس الأدبي وضبط  
قواعدـه ، مثلـاً أقول بحاجة طلابـ ( النـظرـية ) إلى علمـاء الأـصولـ والـمنـطقـ  
من أجل تأسيـسـ كـلـياتـ نـظـرـيـةـ شـمـولـيـةـ تـوجـهـ النـظـرـ وـتضـبـطـ الإـجـراءـ .

## تذليل

---

أذكر تباعاً أن الشيخ محمد الأمين الشنقيطي ، رحمه الله ، وضع تفسيراً للقرآن الكريم معتمداً فيه على ( تفسير القرآن بالقرآن ) وعنوانه : ( أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ) .

# جيش للأئمة

«عزيز ضياء ومادة للحوار»

ما ينسب إلى الأديب اللغوي أبي هلال العسكري قوله :

فلو أني جعلت أمير جيش  
ما قاتلت إلا بالسؤال  
فإن الناس ينهزون منه  
وقد ثبتوا لأطراف العواي

وفي مقالة أستاذنا الجليل عزيز ضياء يوم الخميس الماضي عن محاضرتي بأبها وابيل من الأسئلة ونبال من الحب ، ذلك النوع من الحب الذي تتولد عنه الأفكار حسب مقوله رومان ياكوبسون من أن العلاقات السياسية تورث الحروب أما العلاقات الثقافية فتولد الأفكار . وكأني بأستاذنا المضيء دوما عزيز ضياء يأخذ برأي أبي هلال العسكري الذي صارت عسكريته ثقافية وصارت تولد الأفكار من خلال الأسئلة والاختلاف الاجتهادي ، وأجمل ما في اختلافات الأستاذ ضياء هو إثارته الدائمة للتحدي والمجابهة . ولذا فإنه يختتم مقالته تلك بمطالبي ( ومطالبة الأصدقاء عابد خزندار وسعيد السريحي ) بتقديم دراسة عن إحدى

قصائد غازي القصبي لكي تكون مادة للحوار والمناقشة ، وإنه لمن حسنحظي أن يجيء طلب الأستاذ محددا ومدققا بهذه الشاكلة ، ذاك لأنني في طور الانهاك الآن لإعداد دراسة عن عدد من شعرائنا ومن ضمنهم غازي القصبي ولقد تمت الدراسة وأتبعتها بمسائلة مع الشعراء المدرسين حول رأيهم فيما قيل عن قصائدهم . ولقد وصلتني إجابات الشعراء المعينين ، ولسوف تصدر هذه الدراسات ومعها الردود في كتاب<sup>(١)</sup> . ولكنني أقطع الآن منها الجزء الخاص بغازى القصبي وأعرضه للنقاش ، وإن لم تطلع حوار مفيد قد يعود على كتابي هذا بفائدة لم أتوقعها . وأول هذه الفوائد هو أن أعرف رأى أستاذنا الكبير عزيز ضياء ، وثانيها هو أنني أنشر هنا الجزء كاملاً بعد أن حدث نشره من قبل ناقصاً ومبوراً . أما ثالث الفوائد فهي فائدة طريفة ومؤلمة وهي أن هذا الجزء من البحث قد سطا عليه طالب من الطلاب وقدمه باسمه كبحث في النقد الحديث ، ولقد كشف صديقنا الدكتور عبدالله المعicل هذه الحادثة ، وتعامل معها بما يحجب ولسوف يكون نشري للدراسة إثباتاً للملمية وإشاعة لها .

وهذا تحليل ودراسة لقصيدة غازي القصبي .

### تقرير :

لقد اقطعت هذه الدراسة من دراسة شاملة عن ( نماذج المرأة في الفعل الشعري المعاصر ) شملت ثلاثة شعراء هم حسين سرحان ، وغازى القصبي ، و محمد الحربي . وكل واحد منهم يمثل مرحلة نصوصية ، وجاءت النماذج الشعرية لديهم متمايزة فلدى سرحان نجد المرأة / الموت

(١) لقد صدرت هذه الدراسة في كتاب عنوانه ( الكتبة ضد الكتابة ) بيروت ١٩٩١ م

وعند القصبي نجد المرأة / الحياة ، بينما نجد المرأة / الفعل في قصيدة الحربي . وهذا الجزء المنشور هنا يخص المرأة / الحياة ، كما هو نموذج القصبي . وفي الدراسة إشارات إلى نموذج حسين سرحان لن يتضح للقاريء معناها إلا بالعودة إلى كامل الدراسة . وإليك الجزء الخاص بغازى القصبي :

### المرأة / الحياة

يقول شللي إن (الشعر أغنية يسلى بها الشاعر وحده) <sup>(١)</sup> ويبدو أن الشاعر غازي القصبي يتفق مع شللي في هذا المنهج . هذا ما تقوله أفكاره عن الشعر <sup>(٢)</sup> . وهذا ما تناصر عليه قصيده النموذجية (أغنية في ليل استوائي) <sup>(٣)</sup> ، وهي قصيدة تصاعد نصياً بما أنها أغنية تحدث في الظلمة (الليل) وفي خط الاعتدال والتعامد الكوني (الاستواء) . وتشعر القصيدة بالتوتر والتهيج الانفعالي من أول بيت فيها حيث تنفجر من الوهلة الأولى :

### فقو في إنه القمر !

وتتكرر هذه الجملة ست مرات ، حيث فتحت القصيدة كبداية ومطلع ، ومرت عبرها خاتمة خمسة مقاطع منها ، لتنتهي بها خاتماً ، فتكون أول بيت وأخر بيت حيث يتحقق (الاستواء) خط البداية والنهاية . أو خط اللا بداية واللا نهاية .

ومع هذه الجملة تداخل ثلاثة جمل متولدة منها ومتحولة عنها هي :

• راجع الفصل كاملاً في نهاية الدراسة

فقو في إنه الشجر  
فقو في إنه الوتر  
وقو في كيف اعتذر

ومن هنا فإن جملة ( قولي ) ترد تسع مرات ، بينما ترد كلمة ( القمر ) سنت مرات . وهذا العنصران ( قولي والقمر ) حكما تحولات القصيدة وغمذجا دلالاتها . ولسوف نسعى إلى تшиيع هذين العنصرين مع آخرين مهمين في هذه القصيدة - أيضا - هما عنصر الموت والرمل وعنصر اللؤلؤة السمراء .

فقو في إنه القمر !

هكذا تبدأ القصيدة بدأيا معلقة حيث تشميخ ( الفاء ) رابطة النص بفضاء الحدث الذي كان ، ولكننا لا نعلم ما هو ، فهي امتداد إنساني لقول سابق أحدث هذه الجملة وظل مسماً بها من خلال حرف العطف ( ف ) : فقو لي . ولكن ذلك القول المتبع لهذه الجملة يتوارى عنا بعد أن ترك دليلاً يدل على وجوده ، فهو إذا حضور غائب أو غياب حاضر ، مما يحقق درجة ( الاستواء ) والتعادل بين قطبي الحضور والغياب ، مثلما تتعادل كون القصيدة في عنوانها حيث توالدت في ليل استوائي ، وكان حدوثها في الليل براعة في إسدال ست الاختفاء على نفسها ، ومن هنا توارى الرحم الذي تخض عن مطلع القصيدة .

ومن خلال هذا الحضور الغائب أو الغياب الحاضر تأتي جملة ( فقو لي إنه القمر ) على أنها خطاب مباشر من الرجل إلى المرأة ، وهذا يحمل

مفارقة لقصيدة حسين سرحان التي قامت على غير المباشرة ( قوله للذات اللهي ) . وللمفارقة هنا وجوه كثيرة ، منها أن القصبيي يخاطب المرأة ذاتها كإنسانة مفردة بينما سرحان يخاطب نفسه لأن الاطلاق المتمثل بالثنية يلغى تحديد المخاطب ويجعله نكرة أو غير موجود - كما رأينا أعلاه - . وهو حين يخاطب المطلق فإنه يخاطب المذكر لأن الأنثى غائبة بل هي ميّة كما وضخنا . فالحضور عنده ذكوري ، على عكس القصبيي الذي تأتي جملته مرتكزة على حضور المرأة في مقابل غياب الرجل الذي تمت الإحاله إليه عبر ضمير الغائب ( إنه القمر ) .

كما أن جملة القصبيي كاملة الدلالة لأنها جملة تامة ، أما جملة سرحان فإنها ناقصة ، وهي عالة في معناها على ما بعدها ، مما يجعل المرأة فيها ناقصة مثلها هي غائبة ، ولقد رأينا نقص المرأة هناك من خلال امتحاء ذاتها وحلول الصفات محل الذات .

ومن هنا تحدد الدلالة في قصيدة القصبيي على أنها حضور و المباشرة .

وهذا معناه حياة النموذج في مقابل موته عند سرحان ، ولكن هذا الحضور وهذه المباشرة توقف مجرد ، أي أنها غير مقرونة بالفعل ، وهذا ما نلاحظه على القصيدة التي ظلت المرأة فيها صامتة على الرغم من حضورها وحياتها ، ولذا تكررت مناداة الشاعر لها بأن تكسر صمتها وحاول ذلك تسع مرات من خلال ترداد جملة فقولي : فقولي / فقولي .. الخ .

وهذا تحول الصمت ليكون أجمل من النطق ويستولي هذا الحس عند الشاعر فيعلن ذلك في القصيدة نفسها :

## قصيدي خيره الصمت

ولكنه يعقب هذه الجملة الاعتراضية مباشرة بجملة طلبية أخرى من جمل النداء للمرأة بأن تنطق :

.... فقولي إنه القمر

ولكن الشاعر غير صادق في هذا الطلب لأنه يعود فينهي المرأة عن محاولة النطق ويفعل ذلك مرتين متلاقيتين :

أنا ؟ لا تتسألي عنِي

.....  
أنا ؟ لا تتسألي عنِي

ثم يقدم لها ما يراه يكفيها عن السؤال :

وحسبك هذه الأنسام والأنفاس  
والأحلام لا تبقي ولا تذر

ومادامت هذه لا تبقي جوابا ولا تذر سؤالا فهذا حسبيها . والرجل هنا يصبح هو السائل والمجيب مثلا أنه الأمر . وفي حال الأمر يتولى هو إجابة الأمر أيضا ، ومن هنا يعود في ختام هذه الأبيات ليطلق أمره المتكرر :  
فقولي .....  
ويتبعه بالجواب ( أيضا ) : إنه القمر .

وتنتهي القصيدة بمثل ما ابتدأت به ( فقولي إنه القمر ) دون أن تنطق المرأة . فهي إذا قد حضرت والذى تولى إحضارها هو النص ، ولكن النص نفسه تولى إسكاتها وحسن لها الصمت حين جعله خيرا من

القصيد ، وحين راح يشوه النطق وينجف المرأة منه :

وهل تدررين ما الكلمات ؟

زيف كاذب أشر

به تتحجب الشهوات ...

أو يستعبد البشر

فالنطق واللغة خطر لا يقوى عليه إلا الذكر أما الأثنى فلا شأن لها بذلك ولا حول لها عليه ، وحسبها الأنسام والأنفاس والأحلام التي لا تبقى ولا تذر . وبالتالي يكون هذا الحضور هو حضور الغياب أو هو غياب الحضور ، لأن المرأة جاءت خرساء ولم يمنحها الذكر حق النطق بعد .

وهذه هي السمة الدلالية التي تحركت فيها القصيدة بدءاً من غياب السبب وحضور النتيجة في جملة المطلع ، وهذه عقدة دلالية بنبوية اتكتأت عليها القصيدة وفي الوقت نفسه تصارعت معها ، وذلك من خلال ابتكار مقدمات سببية متعددة أخذت في تحرير نفسها من كونها ناتجة يلحق بجملة المطلع إلى كونها مقدمة تسبق جملة المقطع . ولقد حدث هذا في خمسة مقاطع تالية صارت فيها جملة المطلع خاتمة ونتيجة لقول حاضر بعد أن كان غائباً في البداية .

وكذلك سعت القصيدة إلى مواجهة عقدتها من خلال تعميق الحضور ، وهو ما مستشير إليه لاحقاً ، ونكتفي الآن بأن نقول إن الصراع حول هذه العقدة الدلالية هو صراع اللا غالب ، وهذا هو ما يميّز في النص حالة التوتر التي تميّز الفن الجيد - كما يؤكّد ألن تيت<sup>(4)</sup> حينما يتراءح

العمل بين التجريد والاحساس ، ويتأسس حيئذ على ( المفارقة بمفهومها الدال على تنامي التنافر والغموض وتقابل المتناقضات . <sup>(٥)</sup> ) ولسوف نلامس وجوها من هذه المفارقة في نصنا هذا مما يتبع عنه صورة نموذجية للمرأة تفارق النموذج السالف - وإن تداخلت معه في بعض عناصرها .

وأول هذه المفارقات هو أن المرأة السالفة كانت غائبة وغير فاعلة ، أما هذه فهي ذات حضور على قدر من العمق والتكييف ولكنها ظلت غير فاعلة لأنها لم تزل صامتة .

### القمر . .

حين يقول الأخطل واصفا فتاته بأنها :

مهأة من اللائي إذا هي زينت . . تضيء دجى الظلماء كالقمر البدر <sup>(٦)</sup> حيث تقف الأنثى والقمر لتضيئا الظلمة ويصبحا بدرًا ، ويتأسس هذه الصورة للمرأة / القمر ( البدر ) في الشعر العربي ، كما نجد عند الأخطل وعند ابن أبي ربيعة الذي يعطي المرأة نورا يضيء كما هو ضوء القمر :

خود يضيء ظلام البيت صورتها  
كما يضيء ظلام الحندس القمر <sup>(٧)</sup>

ولكن ابن أبي ربيعة لا يدع هذه الصورة دون مداخلة يفارق فيها ما هو تقليد شعرى جمالي ، ويجعل هذه الدلالة من الأنثى إلى الرجل في بيته المشهور : <sup>(٨)</sup>

قالت الصفرى وقد تيمتها  
قد عرفناه وهل يخفى القمر

وفي هذا البيت يأتي القمر دالاً على الرجل من دون واسطة ، بينما جاء التشابه في البيتين السابقين بين القمر والمرأة من خلال أداة التشبيه ، مما يعني أن المرأة (تشبه) القمر ولكنها ليست هي القمر ، كما أن شبيهها به هو في صفة (الإضاءة) على وجه التحديد (واللحر) .

أما الرجل فإنه : القمر ، لا من باب التشبيه أو تلبس بعض الصفات ولكن من باب الدلالة المطلقة . إنه القمر الذي لا يخفى علواً وإضاءة ، وما سوى ذلك من صفات ، حسب منطق النص .

وفي مواجهة هذا الموروث المقابل يأتي غازي القصبي سافراً عن وجه خطابه لفتاته بحملته المهيمنة : فقولي إنه القمر .

والقمر هنا هو الرجل . ولكن الأمر هنا يفترق عما هو عليه لدى عمر بن أبي ربيعة ، لأن القمر اسم اطلقته المرأة على الرجل في بيت عمر ، ولذلك فإنه جاء في بيت واحد مفرد وجاء على صورة احتفالية تحقق فيها للرجل أعلى غايات نرجسيته حين هتف النسوة :  
نعم . قد عرفناه . وهل يخفى القمر .

أما في قصيدة القصبي فإن (القمر) مطلب شعري تتوقف عليه الدلالة كلها ، مثلما يتوقف عليه النص وجوداً أو عدماً . ولو قالت المرأة للقصبي إنه القمر لما حدثت القصيدة . ولكنها لم تفعل ومن هنا صار الشعر ، ويسبب ذلك حُسْن الشاعر لفتاته الصمت ودفعها إليه لكي لا

تنطق بالكلمة الحرام ( القمر ) فتموت القصيدة حينئذ . فهي على التقيض من شهر زاد التي كان النطق لدتها يعادل الحياة والصمت يعادل الموت ، ولذا صور الشاعر الكلمات لحييته بأنها : زيف كاذب أشر .

وفي الوقت نفسه ظل يناديها ويلاحقها بجملته : فقولي إنه القمر ، فهو يطلب منها فعلا لا يريدها أن تفعله ، وهو يمنع صفة القمر للرجل ( لنفسه مثل ابن أبي ربيعة ) ، ولكن هذه المnation لا تتحقق لأن المرأة لم تتنطق بها على خلاف فنيات عمر . وننبع عن هذا أن أخذت الجملة بالتردد والتكرر مرة تلو أخرى صانعة النص من خلال تكرارها وموئلة للدلالة المتنوعة :

فقولي إنه القمر  
أو البحر الذي مانفك بالأمواج  
والرغبات يستعر  
أو الرمل الذي تلمع في حباته الدرر .

لما تتحقق صفة ( القمر ) تحولت القصيدة إلى ( البحر ) ، ولما لم يتحقق البحر تحولت إلى ( الرمل ) .

وهذه العناصر الدلالية الثلاثة : القمر والبحر والرمل / تحمل أمداء شعرية عميقة الجذور ، سأبدأ بالأخير منها وهو الرمل .

ولقد مر بنا منذ مطلع هذه الدراسة ما للرمل من علاقة بالمرأة حيث إنه الخيار المصيري الثاني لها ، فهي إما للزوج ( الرجل ) أو أنها ستكون من نصيب القوز ( الرمل ) . ورأينا أن فتاة حسين سرحان لم تكن من قدر

الرجل وذهبت مباشرة إلى التراب لتسكن فيه وينطمس أثراها من داخله :

ما كان أحلاك لو لم ينطمس أثر  
منك الغداة ولو لم ينطبق بصر  
سكنت في الترب بيتاً ماتحل له  
عرى ولا يتنزى فيه مصطبر

وفي هذه المعادلة المصيرية بين الرجل والرمل ، تأتي فتاة القصبي  
لتستقبل الخيار الأول وهو الرجل . ولكن هذا الرجل ليس هو (الستر)  
كما يقول المثل الشعبي ، وإنما هو : القمر . إذاً هناك تحول في صورة  
الرجل ، ومن هنا فإن البديل له لم يعد هو الرمل مباشرة ، وإنما هناك خيار  
جديد يطأ على المعادلة وهو البحر الممتليء بالحياة من خلال استعارة  
بالأمواج والرغبات ، فإذا لم تقبل المرأة بالبحر فإنها ستفضي ب نفسها حتى  
إلى : الرمل ، الذي صار - هنا - خياراً ثالثاً بعد خيارين مغريين .

ولكن إعادة قراءة الأبيات سوف تخيّلنا مرة أخرى إلى الرجل ، لأن  
الرمل هنا لا يأتي على أنه عالم منفصل ومستقل عن البطل ، وإنما هو  
( دال ) مركزي يحيل إلى الرجل وليس بديلاً له أو عنه ، وكذلك البحر  
والقمر فهي كلها في موضع ( الخبر ) صياغة أو حكماً ، حيث الرجل هو  
المبدأ المحال إليه بضمير الغياب ( إنه ) . وليس له من حضور إلا من  
خلال الخبر الأول ( القمر ) : ( إنه القمر ) أو ماعطف عليه ( أو البحر /  
أو الرمل ) فالمرأة إذاً ليست في خيار بين ثلاثة أشياء وإنما هي في خيار بين  
ثلاث صفات إما الرجل / القمر وإما الرمل / البحر وإما الرجل /

الرمل . وكلها تتضمن صفة الاحتواء ، فالقمر يحتوي المرأة بضيائه والبحر بأمواجهه ( ورغباته ) والرمل يتضمنها في جوفه . كما أن الرمل يصير قوزا منعطفا كاهالال فهو قمر من نوع ما - كمارأينا في بداية البحث . وهذا يعني ان الرجل هو كون المرأة ومصيرها ، وهذه الم يكن من الضروري لها أن تنطق في هذا النص ، لأن الخيارات المقدمة لها تنتهي كلها بنهاية مصيرية واحدة هي : الرجل .

وهذا الرجل يظل من فوقها عبر ( القمر ) وبحرك من تحتها عبر ( الرمل ) ويعوج من حواليها عبر ( البحر ) . وهكذا يتم إغلاق الأفاق على المرأة التي أصبحت ( لؤلؤة ) مكنوزة لا حول لها ولا طول إلا أن تتعشق الرجل الذي صار يداهم سمعها مرة تلو أخرى : فقولي إنه القمر .

والقمر عند العرب الأقدمين صفة ذات قداسة تميز باكتهال الرجولة فهو ( الأب ) وهو ( الثور ) وبه يصفون الرجال ويحسدون اكتهالهم ورجولتهم<sup>(٩)</sup> ، وإذا مانحتوا لاقمر ضئلا جعلوه تمثالاً رجل كأعظم ما يكون الرجال - كما يقول ابن الكلبي في كتاب الأصنام - <sup>(١٠)</sup> . ولعل هذا الحس الذكوري عن القمر هو ما جعله مذكرا عند العرب بينما هو مؤنث عند غيرهم - كما يذكر أحمد كمال زكي - ( فقد ظهر أنه أقدر من الشمس على تقسيم دورة الأرض إلى إثنين عشرة ساعة ، وأنه أكفاء في قياس الزمن ، ومن ثم لا يزال في وسعه أن يهيء مقياسا ثابتا لتنظيم الشئون المختلفة<sup>(١١)</sup> ) .

ومن تنظيمه للشئون المختلفة أنه أخذ ينظم كون المرأة ويؤطر

وجودها ، فهو بعمرها وهو رملها وهو ضرورها وهو الأمر لها الذي تقول وفي الوقت نفسه هو الناهي لها عن القول . وهذا هو الاكمال الذكري أمام الأنثى التي وجب عليها النقص في حضرته . هذه كلها دواع توجب كون الرجل قمرا . فالرجل / القمر لابد أن يكون رجلا كأعظم الرجال - حسب عبارة ابن الكلبي . وصارت صفة ( القمر ) له هو وليس للمرأة . والشاعر هنا يعيد هذه الدلالة قيمتها الأولى ويتحقق لها ذكورتها بعد أن تأثرت على أيدي شعراء الغزل ، ومن هنا صارت جملة القمر هاجسا جوهر يالقصيدة تكررت فيها ست مرات ، مما أكد سيطرة القمر على باقي العناصر واحتواه لها فترابع البحر والرمل والشجر والوتر ليحل القمر محل الجميع ، ويكون هو الصوتيم الذي كتب ذكورة النص على الرغم من حضور الأنثى .

### اللؤلؤة السمراء .

إن كان الرجل قد جاء كامل الرجلة وسيطر من خلال ذكورته ، فإن المرأة قد جاءت في نص القصبيي كاملة الأنوثة ، وسيطرت من خلال أنوثتها ( وهنا أرمي إلى معنى مغاير لمعنى إنسانيتها ) فالمراة - هنا - ليست إنسانا ولكنها أنثى فقط . وتتجلى هذه الأنوثة - أول ماتتجلى - من خلال الحضور النصوصي لها المتمثل في جملة ( أيا لؤلؤي السمراء ) وهي جملة تكررت في النص ( ثلث ) مرات في مقابل جملة الرجل ( فقويل إنه القمر ) التي وردت ( ست ) مرات ، أى أن للذكر مثل حظ الأنثيين ، ومن هنا صار نصبيها نصف ماللرجل : ثلث من ست .

وجملة (أيا لؤلؤي السماء) هي الصوتيم الحاوي لكيان المرأة في هذه القصيدة . ومن هذه الجملة نستطيع أن نقرأ صورة الأنثى هنا فهي أولاً مناداة بـأداة النداء (أيا) أو (فيما) . والنداء يقتضي بـعـدـ المـنـادـيـ وـنـأـيـهـ ، ويقتضي أيضاً وجوده ، ولكنـهـ وجودـ شـبـهـ بالـغـيـابـ ، وهذا ماـسـتـدـعـيـ قـيـامـ النـدـاءـ وـتـكـرـارـهـ . ومن الجـلـيـ أنـ هـذـاـ الـبـعـدـ قدـ ظـلـ عـلـىـ مـاـهـوـ عـلـيـهـ مـنـ دونـ اـقـرـابـ وـيـؤـكـدـ ذـلـكـ أـنـ الـمـرـأـةـ لـمـ تـحـرـكـ بـالـفـعـلـ أـبـدـاـ فـيـ هـذـاـ النـصـ .

والمرأة في هذه الجملة هي لؤلؤة سمراء ، وهذه اللؤلؤة خاصة بالرجل (الشاعر) من خلال إضافتها إليه (لؤلؤي) فـكـأنـهاـ مـلـكـ خـاصـ . ومن شأن اللؤلؤة أن تُتـلـكـ ، مـثـلـمـاـ أـنـ شـأـنـهاـ أـنـ تـكـوـنـ خـرـسـاءـ فـلـاـ تـنـطـقـ ، وبـالـتـالـيـ فـيـانـ الرـجـلـ هـنـاـ تـحـوـلـ إـلـىـ (ـشـهـرـ يـارـ)ـ جـدـيدـ لـهـ الشـأـنـ وـحـدـهـ .

على أن الإـحـالـةـ هـنـاـ تـنـطـوـيـ عـلـىـ أـبـعـادـ شـعـرـيـةـ غـائـرـ المـدـىـ فـيـ الـمـوـرـوـثـ الأـسـطـوـرـيـ الشـعـبـيـ حـوـلـ الـلـؤـلـؤـةـ السـوـدـاءـ فـيـ مـنـطـقـةـ الـبـحـرـيـنـ حـيـثـ عـاـشـ الشـاعـرـ مـطـلـعـ حـيـاتـهـ ، وـكـذـلـكـ لـلـؤـلـؤـةـ بـعـدـهـ الـعـمـيقـ فـيـ الشـعـرـ الـعـرـبـيـ ، وـسـنـجـدـ ذـلـكـ يـمـثـلـ أـمـامـاـ بـجـلـاءـ فـيـ قـصـيـدـةـ الـأـعـشـىـ عـنـ (ـالـدـرـةـ الزـهـاءـ)ـ الـقـيـمـةـ شـبـهـاـ لـفـتـاتـهـ ، وـهـيـ دـرـةـ أـخـرـ جـهـاـ غـواـصـ دـارـيـنـ الـبـلـدـةـ الـقـدـيـمةـ فـيـ الـبـحـرـيـنـ ، وـهـذـاـ يـرـبـطـ قـصـيـدـةـ الـأـعـشـىـ رـبـطاـ مـباـشـراـ بـالـأـسـطـوـرـةـ الشـعـبـيـةـ الـبـحـرـيـنـيـةـ عـنـ الـلـؤـلـؤـةـ السـوـدـاءـ ، كـمـاـ يـرـبـطـهـ بـقـصـيـدـةـ الـقـصـيـيـ وـهـذـاـ هـوـ الـذـيـ يـعـنـيـنـاـ هـنـاـ ، وـلـسـوـفـ أـضـعـ جـدـوـلـاـ مـتـقـابـلـاـ بـيـنـ الـقـصـيـدـتـيـنـ لـتـبـيـنـ مـنـهـ عـلـاقـاتـ الـمـاـخـلـةـ النـصـوـصـيـةـ بـيـنـ الشـاعـرـيـنـ ، وـمـنـ ثـمـ نـسـتـكـشـفـ وـجـوهـ المـفـارـقـةـ :

القصبي

الأعشى<sup>(١٢)</sup>

أ

أيا لؤلؤتي السمراء ..  
غواص دارين يخشى دونها الغرقا  
شراعي الموعد الخطر  
وبحري الجمر والشرر  
وأيامي معاناة على الشيطان  
والخلجان والإنسان والأوزان تنتشر  
... غدا  
تنادي زورقي الجزر

كانها درة زهراء أخرجها  
منه الضمير لبالي اليم والغرقا  
حرصا عليها لو أن النفس طاوعها  
في حوم لجة أذى له حدب  
من رامها فارقته النفس فاعتلقا

ب

أتيتك ..  
صحتي الأوقام والأسقام  
واللام والخور .  
ورائي من سنين العمر  
ما يعيابه القمر  
قرون كل ثانية  
بها التاريخ يختصر

قد رامها حججا مذ طر شاربه  
حتى تسعسع يرجوها وقد خفقا  
«تسعسع بمعنى هرم وشاب  
وكبر سنه »

ج

ج

فياللؤلؤتي السمراء  
من نالها نال خلدا لا انقطاع له

ما أعجب ميائتي به القدر  
أنا الأشياء تحتضر  
وأنت المولد النضر  
فقوى إنه القمر

وماتمنى فأضحي ناعماً إنقا

د د

أتيتك صحتي الأوهام والأسقام  
والآلام والخور ...  
شراعي الموعد الخطر  
وبحرى الجمر والشر  
وأيامي معاناة  
على الشيطان والخلجان والإنسان  
والأوزان تتنثر .

لا النفس تؤسه منها فيتركها  
وقد رأى الرعب رأى العين فاحتراقا  
تلك التي كلفتك النفس تأملها  
وماتعلقت إلا الحين والحرقا

و قبل عقد المقارنات أشير ( بشدة ) إلى أن العلاقة بين النصين ليست  
علاقة ( احتذاء ) ولا هي علاقة بجارة او استيعابه . وربما قلنا ( وقد  
نجزم ) بأن القصبي لا يعي تجربة الأعشى او يتمثلها وهو يكتب  
قصيدته ، وبكل تأكيد فإن نص الأعشى كان غائباً عن ( إدراك ) القصبي  
وهذا ما منع الأخير قدرة شعرية حرة على تمثيل حاليه الإبداعية ، ومن ثم  
تمكّن من تصوير مسألته العاطفية تصويراً خيالياً إبداعياً . ولنست العلاقة  
بينها إلا مداخلة نصوصية ( Intertextuality ) حسب مفهومها  
الاصطلاحى السيمبولوجي والترسيجى الذى يتمثل المبدأ العام فيه على أن  
( النصوص تشير إلى نصوص أخرى ، مثلما أن الإشارات Signs تشير إلى

إشارات آخر ، وليس إلى الأشياء المعنية مباشرة . والفنان يكتب ويرسم ، لا من الطبيعة ، وإنما من وسائل أسلافه في تحويل الطبيعة إلى نص . لذا فإن المتداخل هو : نص يتسلب إلى داخل نص آخر ، ليجسد المدلولات ، سواء وعي الكاتب ذلك أو لم يع <sup>(١٣)</sup> .

فالنص إذاً من دون الشاعر (يتسلب) تلقائياً إلى (داخل) نص آخر ، أى إلى عمق الآخر عبر مساره الخفي والحقيقة جدا . والنص لهذا (ليس ذاتاً مستقلة أو مادة موحدة ولكنه سلسلة من العلاقات مع نصوص أخرى <sup>(١٤)</sup> ) . وفي هذه العملية المتفاعلة يبرز الموروث في حالة تهيج - كما يقول ليتش - .

إذاً ليست المسألة عملية واعية ولا هي احتذاء أو مجارة ، وإنما هي أعمق من ذلك وأبلغ بما أنها فعل حتمي ذو طبيعة تلقائية لا شعورية ، وهي فعل نصوصي وليس فعلًا بشريًا ، أى أن الكاتب ليس في حالة حضور وتقرير ، بل الحضور والفعل هو للنص (وحده) مع النصوص الأخرى السابقة عليه .

أما وقد عرفنا ذلك وتوثقنا منه فإننا ننظر في التصين معا ، وقد شاطرها التداخل وسبقهما نص للمسير بن علس (حال الأعشى) عن الدرة والغواص منه قوله :

كجمانة البحري جاء بها  
غواصها من لجة البحر <sup>(١٥)</sup>

ولكنا سنكتفي بنص الأعشى لإقامة دلالات التداخل والتي تبدأ في الدرة الزهراً يقابلها اللؤلؤة السمراء . وفيها نلاحظ أن الدلالة تحولت

من (الدرة) إلى (اللؤلؤة) ومن (الزهراء) إلى (السمراء) . والدرة هي (اللؤلؤة العظيمة الكبيرة<sup>(١٦)</sup>) . أى أنها بعض اللؤلؤ وليس كله ، فهي لا تشمل كافة ما في اللؤلؤ وإنما هي ماكبـر وعـظم فـقط . فإذا تحولت الإشارة من الدرة إلى اللؤلؤة فـذاك توسيـع لـ مجال الدلـالة وإـطلاق لـ مـاـها ما يجعلـها أـشـمل وأـجـعـ .

ثم إن الدرة عند الأعشى جاءـت مشـبـها بها بـواسـطـة أدـاة التـشـبـيـه (كـأنـ) فـهي لـذـا جـزـءـ منـفـصـلـ عنـ المـرأـةـ وـمـسـتـقـلـ عـنـهـ ، أـمـاـ اللـؤـلـؤـةـ عـنـدـ القـصـبـيـ فـهي تـجـسـيدـ دـلـالـيـ مـباـشـرـ وـمـتـحـدـ مـعـ مـدـلـولـهـ إـلـىـ حدـ الـحـلـولـ مـحـلـهـ وـالـتـحـرـكـ مـنـهـ إـلـىـ كـلـ مـاـيـكـنـ أـنـ تـشـيرـ إـلـيـهـ الدـلـالـةـ يـاطـلـاقـهـ الـحـرـ .

كـماـ أـنـ درـةـ الأـعـشـىـ نـكـرـةـ ، بـينـهاـ لـؤـلـؤـةـ القـصـبـيـ تـعـرـفـ مـنـ خـلـالـ اـمـتـلـاكـ الشـاعـرـ هـاـعـبـرـ يـاـ المـتـكـلـمـ المـتـحـمـمـ بـهاـ اـمـلـاءـ وـدـلـالـةـ .

أـمـاـ صـفـةـ الزـهـراءـ فـقـدـ تـحـولـتـ إـلـىـ السـمـرـاءـ ، ذـاكـ لـأـنـهاـ مـؤـنـثـ (أـزـهـرـ) . وـأـزـهـرـ اـسـمـ منـ أـسـمـاءـ الـقـمـرـ وـمـنـ أـسـمـاءـ الثـورـ<sup>(١٧)</sup> . وـلـقـدـ رـأـيـناـ أـعـلـاهـ . أـنـ الـقـمـرـ فـيـ قـصـيـدـةـ القـصـبـيـ هوـ الـرـجـلـ إـذـ هوـ الـمـوـصـفـ بـكـامـلـ الـرـجـولـةـ . وـمـنـ صـارـ هـذـاـ وـصـفـهـ فـإـنـهـ سـيـسـتـبـدـ بـصـفـاتـهـ وـيـخـتـكـرـهـ لـنـفـسـهـ وـلـنـ يـكـوـنـ مـنـ حـقـ الـمـرأـةـ أـنـ تـكـوـنـ (زـهـراءـ) فـتـهـاـلـهـ فـيـ الصـفـةـ ، وـهـذـاـ أـصـبـحـتـ (سـمـرـاءـ) لـاـ (زـهـراءـ) . وـكـذـلـكـ صـارـ هـاـ مـنـ الـجـمـلـ الـشـعـرـيـ نـصـفـ مـاـلـلـرـجـلـ . أـلـبـسـ هـوـ الـقـمـرـ وـهـيـ الـلـؤـلـؤـةـ ؟ـ هـوـ فـيـ أـعـالـيـ الـسـمـاءـ وـهـيـ فـيـ أـعـاـقـ الـبـحـارـ ، فـكـانـهاـ أـفـرـوـدـيـتـ الـتـيـ جـاءـ اـسـمـهاـ مـشـتـقـاـ مـنـ رـغـوـةـ مـاءـ الـبـحـرـ . وـحـسـبـاـ يـقـولـ هـسـيـوـدـ<sup>(١٨)</sup> . وـحـسـبـاـ تـقـولـ الـأـسـطـوـرـةـ إـذـ إـنـ اـسـمـهاـ جـاءـ مـنـ (أـفـرـوـسـ) بـعـنـ (زـبـدـ) أـوـ (ثـيـجـ) وـقـدـ وـلـدـتـ مـنـ

البحر . وعلاقة المرأة مع البحر وتبعه إذا هي علاقة أسطورية عريقة مثلما أن القمر على اتصال أسطوري مع الرجل . وهذا فإن الرجل تبدى للمرأة على أنه القمر ( أو البحر الذي مالفتك بالأمواج والرغبات يستمر ) كما يقول القصبي الذي يجمع أقطاب الأبعاد الأسطورية لاحتواء المرأة إما بكونه قمراً كاملاً للرجلة كأعظم ما يكون الرجال ، وهو القمر الأسطوري ، أو بكونه بحراً أسطورياً أيضاً حيث يستمر بالأمواج أو يزيد بالشج فتخرج من زبده أفروديت أو اللؤلؤة السمراء . فإن لم يكن هذا أو ذاك فإنه سيكون ( الرمل ) الذي تلمع في حباته الدرر ، ولن يتخلى في هذه عن سنته الأسطورية حيث الرمل مهوى المؤودات ومقدمة الدرر التي تظل تلمع في حباته .

ونص القصبي في هذه التمددات الدلالية يهشم دلالة الأعشى فيوسعها بعد أن تحول مoadها إلى نوى دلالية متولدة ومتتحوله من داخل النص لتشبك الشعر بالأسطورة والواقع بالخيال وال مجرد بالحسنى فتحدث توقيراً شعرياً مكتظاً بالدلائل ، ومن هنا فإنه يحتوى نص الأعشى وينبسط من فوقه ليشمل ما هو أوسع منه مثلاً تحررت اللؤلؤة من قيود الدلاله المحصورة بالدرة التي هي بعض اللؤلؤ وجزء منه فصارت درة الأعشى لؤلؤة للقصبي .

أما ( غواص دارين ) فقد صار ( قمراً ) ونهض من الأعماق إلى الأعلى . كما أن الإحالة إليه كانت بصفة الغياب عند الأعشى ركذا عند القصبي فهو ( يخشى ) والنفس توئسه ، كما أنه القمر بضمير الغائب ، ولكنه يتحول إلى ( أنت ) عند الأعشى : ( تلك التي كلفتك النفس ) .

فهو مخاطب مستقل عن الذات الشاعرة . أما عند القصبي فهو يصبح ( أنا ) أى الذات الشاعرة نفسها . وبذل نلمس سمة التوحد والتجسد الشعري عند القصبي في مقابل الانفصال عند الأعشى ، بدءاً من انفصال الدرة وتجسد اللؤلؤة وامتداداً لحال الذات انفصالاً واتحاداً .

كما أن الدرة صارت زهراء مرة واحدة لا أكثر ، بينما اللؤلؤة تردد وصفها بالسمراء ثلاث مرات ، وهذا ناتج عن حس الرغبة بملائحة النبض الشعري للدلالة . فالقصيدة التي قامت على انفصال الدلالات وقدرتها على الاستقلال عن بعضها كفاما وصف واحد لطلبتها ، وهذا ما فعله الأعشى مع درته الزهاء . أما القصبي فقد جاء نصه مبنياً على تلاحم الدلالات وتجسدها لذا تلاحقت الصفات الموحدة : إنه القمر .  
وياللؤلؤي السمراء .

وصفة السمراء للؤلؤة هي صفة ثابتة ووحيدة لم يلحق باللؤلؤة صفة غيرها مما يجعلها جزءاً عضوياً فيها . فهي ليست لؤلؤة فقط كما أنها ليست ( لؤلؤي ) فحسب ، وإنما هي ( لؤلؤي السمراء ) وهذا هو شكلها وماهيتها التي لا تتحول ولا تبدل . والسمرة هنا ليست صفة للتمييز بين لؤلؤة سمراء وأخرى غير سمراء ، وإنما السمرة دلالة لازمة جاءت لإظهار الماهية أى أنها صفة ملزمة لطبيعة الشيء الموصوف مثل قولنا البحر المائي التي لا تميز بحراً مائياً عن بحراً غير مائي ، ولكنها تقرر ماهية الموصوف ، وهذه سمة فنية كان يتميز بها هوميروس في إلياذته ، مثلما كان يفعل في وصفه لهيلانه بصفة واحدة ملزمة لها لا يرجم عنها وهي : ( هيلانه ذات الحزام العميق ) أو أندروماك ( ذات الذراع الأبيض )

ويكرر ذلك بإخلاص كامل للصفة الواحدة ( بعثت يولد فينا هذا التكرار إحساس عميقا بالجمال ، ويطلق هذا الإحساس العنوان للخيال لتصور ماشاء من مواضع الفتنة والجمال ) كما يقول محمد مندور<sup>(١٩)</sup> .

وهذه سمة من سمات تحرير الدلالة وإطلاقها من خلال تعميق الإحساس بالقيمة الشعرية للصياغة ، حين يصبح التكرار لازمة يتواصل نبضها مع القصيدة فيحدث إيقاعا متلاحمًا توحد معه الدلالات ، ويُطلق بنفس القاريء ، فيحس بإصراره وتعاقبه ، ويتحول التكرار إلى هاجس مستديم يفتح آفاق التصور ويطلقها ، وذاك أمر يمكن حدوثه في نص القصبي مما يجعله إضافة يتحرّك الأعشى من خلاهالينبعث من جديد حيا عبر غازي القصبي الذي تولى استحضاره وتحريكه من خلال تداخل نصيبيها مع بعضها .

وهو تداخل يقوم على التحولات المتعددة كما لاحظنا ، وكما نلمس من تحول بيت الأعشى :

قد رامها حجا مذ طر شاربه  
حتى تسعّع يرجوها وقد خفّا

فالحجج التي تسعّع فيها وهرم منها بطل الأعشى تحول إلى سنين يعيا بها القمر ( الرجل / الشاعر ) ثم تتمدد إلى قرون يختصر بها التاريخ - كما مر بنا - في قول القصبي :

ورائي من سنين العمر  
ما يعيا به القمر

## قرون كل ثانية بها التاريخ يختصر

وإن كان بطل الأعشى قد ( خفق ) واضطرب من مرامه فإن القمر /  
الرجل عند القصبي دخل في مواجهة مصرية أخطر من مجرد  
الاضطراب :

## وقدامي صحابي الموت تنتظر

وهنا يدخل ( الموت ) ليكون هذه المرة مصيرًا للرجل ، بعد أن كان  
سابقاً من حظ المرأة ، وهذا يؤسس مقارقة نموذجية عن حسين سرحان  
مثلياً افتقرت سمة السمرة من مجرد صفة للشفة عند سرحان إلى ماهية  
مطلقة للمرأة عند القصبي ، وصارت اللؤلؤة السمرة تمدداً حيا  
ونموذجياً للذات اللحمي .

ومن نتائج دخول الموت صرنا نجد الرجل عرضة للوهن والضعف  
وأمكن أن نراه شاكياً باكياً من ضعفه حتى وإن كان قمراً كاملاً الرجولة :

## وجئت أنا وفي أهدابي الضجر وفي أظفاري الضجر وفي روحي بركان ولكن ليس ينفجر ..

أعتذر ؟  
عن القلب الذي مات  
وحل محله حجر

فالرجل / القمر يظل بشرياً وجسداً قابلاً للضعف ولذا دخله الضجر  
ومات قلبه ، وبالتالي صار :  
أنا الأشياء تحتضر

إنه احتضار الأشياء كلها وهذه الأشياء - كما في النص - هي القمر  
والبحر والرمل والشجر والوتر ، وليس هذه الأشياء مماثلة بالرجل من  
مأمل إلا من خلال المرأة / المؤلبة السمراء ولذا خاطبها صادقاً مخالضاً  
مستنجدًا :

أنا الأشياء تحتضر  
وأنت المولد النضر  
فقو لي إنه القمر !

في هذه الجملة حضرت كافة مناحي الخطاب اللغوي من خلال الضمائر  
الثلاثة ، المتكلم : أنا ، والمخاطب : أنت ، والغائب : إنه ، ونلأنا  
الاحتضار ، بينما للأنت الولادة النضرة . أما فهو فلا وجود له إلا من  
خلال (النطق) بالكلمة السحر . وهي كلمة لا تنفذ إلا من لسان المؤلبة  
السمراء . ولكن هذه السمراء جاءت خرساء لا تنطق ولذا فإن الرجل لن  
يكون قمراً . أى لن يكون كامل الرجلة ومن هنا جاءه الضعف والوهن  
وداهنه الاحتضار . وانتهت القصيدة بنذير الموات ! إذ لم تنطق المؤلبة  
السمراء :

غدا - لا تذكر يه غدا !

غدا

تنادي زورقي الجزر  
ويذوي مهرجان الليل ..  
لا طيب ولا زهر  
فقولي إنه القمر !

وتطير القصيدة مع هذا الختام حاملة قدرها الناقص نتيجة لذاك  
الحضور الناقص حيث بدا النموذج فيها حيا ولكن ببعيد .. ومن ثم صار  
حاضرًا شبه غائب ، فالمرأة فيه قد تتحقق لها (الحضور) لكنه منحة من  
الرجل وليس إنجازا ذاتيا ، وحينما منحها الرجل هذا الحضور سلبها حق  
النطق في حين وهب لنفسه كامل الرجولة ، ولكن كماله هذا انتقض عليه  
فعراء أمام الأشياء وحوله إلى رجل ضعيف يواجه الاحتضار ولا منفذ له  
إلا المرأة ، ولكن المرأة لا تقوى على إنقاذه لأنها جاءت ضعيفة كما كان قد  
أراد لها . ومن هنا وقع الرجل في مأساة مصيرية صنعها لنفسه .

وبذا تكتمل صورة هذا النموذج عن المرأة / الحياة ، أو المولد النضر .  
حيث يتحقق لها هذا التصور التموجي من حيث إنها واهبة الحياة ، بعد  
أن كانت مادة للموت . وتنتقل الآن إلى صورة ثالثة لنموذج المرأة  
الشعري .

\*\*\*

## الهوامش :

- (١) احسان عبليس . فن الشعر ١٧٤ ( دار الثقافة . بيروت ١٩٧٩ ) .
- (٢) عن افكار غازي القصبي حول الشعر ووظيفته التأثوية في حياة العمر . انظر كتابه . سيرة شعرية ١٠٧ ( دار الفيصل الثقافية . الرياض ١٩٨٠ م ) .
- (٣) منشورة في جريدة (الرياض) عدد (٥٣٦١) الجمعة ٥/٥/١٤٠٣ هـ - ٢٧/٢/١٩٨٣ م ) ص .
- (٤) رينيه ويليك : مفاهيم نقدية . ٤٨٠ ( ترجمة محمد عصافور . عالم المعرفة . الكويت ١٩٨٧ م ) .
- (٥) هذا هو مفهومها عند كلينث بروكس . انظر السياق ص ٤٧٥ .
- (٦) الاخطل . ديوانه ٢١٩ ( صنعة السكري . تحقيق الدكتور فخر الدين قبلوة . دار الأفاق الجديدة . بيروت ١٩٧٩ م ) .
- (٧) عمر بن أبي ربيعة . ديوانه ١٠٣ ( شرح محمد محبي الدين عبدالحميد . المكتبة التجارية الكبرى . القاهرة ١٩٥٢ م ) .
- (٨) السياق ١٤٣ .
- (٩) علي البطل . الصورة في الشعر العربي ٤٤ . ١٨٣ .
- (١٠) السياق ٤٤ .
- (١١) احمد كمال ركي . الاساطير - دراسة حضارية مقارنة - ١٠٤ ( دار العودة . بيروت ١٩٧٩ م ) .
- (١٢) الاعشى . ديوانه ٣٦٧ ( شرح الدكتور محمد محمد حسين الناشر ) .
- (١٣) هذا هو تعريف شولز . راجع عبد الله الغذامي : الخطية والتكفير . النادي الأدبي - جدة ١٤٠٥ هـ .
- (١٤) السياق ٣٢١ عن ليتشن .
- (١٥) اشار اليه الدكتور محمد محمد حسين في تحقيقه لديوان الاعشى ص ٣٦٤ .
- (١٦) المعجم الوسيط مادة (درر) - ( اخرجه الدكتور ابراهيم انيس وآخرون . مجمع اللغة العربية . القاهرة ١٩٧٢ م ) .
- (١٧) القاموس المحيط مادة (زهر) .
- (١٨) نقلًا عن لويس عوض : نصوص النقد الأدبي - اليونان - ٢٢٤/١ ( دار المعارف القاهرة ١٩٦٥ م ) . وعن التطور الاسطوري للدرة والمرأة انظر : علي البطل : الصورة في الشعر العربي ٧٧ .
- (١٩) عن هذا وعن صفات الماهية انظر : محمد مندور : الأدب ومذاهبه ٢٥ - ٢٧ ( مكتبة نهضة مصر . القاهرة . دون تاريخ ) .

## أغنية في ليل ستولني

● ● فقوي إنه القمر !  
أو البحر الذي مانفك بالأمواج ..  
والرغبات يستعر  
أو الرمل الذي تلمع  
في حباته الدرر  
لجوز الهند رائحة  
كما لا يعرف الثمر  
... فقوي إنه الشجر !  
وفي الغابة موسيقى  
طبول تقتضي ألمًا  
وعرس ملؤه الكدر  
... فقوي إنه الوتر  
أيال المؤوي السمراء !  
يا أجمل ما أفضى له سفر  
خطرت .. فماجت الأنداء .. والأهواه ..

والأشداء .. والصور  
وحيث أنا  
وفي أهدا بي الضجر  
وفي أطفاري الضجر  
وفي روحي بركان  
ولكن ليس ينفجر  
في الظلؤتي السمراء !  
ما أعجب ما يأتي به القدر  
أنا الأشياء تتحضر  
وأنت المولد النضر  
.. فقو في إنه القمر ..

\*

أعتذر  
عن القلب الذي مات  
وحل محله حجر ؟  
عن الطهر الذي غاض  
فلم يلمح له أثر ؟  
وقولي : كيف أعتذر ؟  
وهل تدررين ما الكلمات ؟ ..  
زيف كاذب أشر  
به تحجب الشهوات ..

أو يستعبد البشر  
.. فقوي إله القمر !

\*

أتيتك ...  
صاحبتي الأوهام .. والأسقام ..  
والآلام .. والخور  
ورائي من سنين العمر ..  
ماناء به العمر  
قرون .. كل ثانية  
بها التاريخ يختصر  
وقدامي  
صحارى الموت .. تنتظر  
فيالؤلؤتي السمراء ! كيف يطيب  
لي السمر ؟  
وكيف أقول أشعارا  
عليها يرقص السحر ؟  
قصيدي خيره الصمت  
.. فقوي إله القمر !

\*

أنا !  
لأنسألي عنّي  
بلادي حيث لا مطر

شراعي الموعد الخطر  
 وبحري الجمر والشر  
 وأيامي معناة  
 على الخلجان .. والإنسان .. والأوزان ..  
 تنتشر  
 وحسبك .. هذه الأنغام .. والأنسام ..  
 والأحلام ..  
 لا تبقى ولا تذر  
 ... فقوى إنه القمر

\*

غدا؟ لا تذكريه ! ..  
 غدا  
 تنادي زورقي الجزر  
 ويدوى مهرجان الليل ..  
 لا طيب ولا زهر  
 .. فقوى إنه القمر !

غازي القصيبي

١٩٨٣م

١٤٠٣هـ

المجموعة الشعرية الكاملة - ٧٦٥  
دار المسيرة - البحرين ١٩٨٧م

# لَسْرُ الْمَنَائِيَاتِ

## أدبية الأدب / أو / وظيفيته

السؤال موجه إلى الأستاذ الناقد الدكتور عبدالله الغذامي ..  
يرى الكثيرون في عطاءاتك النقدية النظرية والتطبيقية الأخيرة  
( وبالتحديد محاضراتك في مهرجان أبها وكتاباتك عن محمود درويش في  
الرياض )<sup>(١)</sup> تحولاً بينما في تفكيرك النطقي ، بينما يبدو واضحاً أن  
مقارباتك لقصيدة ( عابرون في زمان عابر ) لا تخرج عن مبدأ « القراءة  
الشاعرية » التي هي . كما حددتها . قراءة النص من خلال شفرته بناء على  
معطيات سياقه الفني ، وهي قراءة تسعى إلى تحجيم حقائق التجربة  
الأدبية ، وإن كانت هذه القراءة لا تخلو بالضرورة من بعض مظاهر  
القراءة الإسقاطية وقراءة الشرح على نحو العرض الذي قدمه تودوروف  
كما ورد في « الخطية والتفكير » ، فالتجربة القرائية التي تعيد كتابة النص  
تبثث من حصيلة ثقافية واجتماعية ونفسية تلتقي مع نص هو نظيرها في

(١) إشارة إلى محاضرة ( أدبنا العربي إلى أين ) ملتقى أبها الثقافي ٢٠١٤١٠/٦ . أما المقالات  
عن درويش فهي المنشورة في هذا الكتاب .

تكوينه الحضاري والشمولي حيث تظل اللحظة التاريخية تشكل الخلفية الأساسية للنص القراءة على حد سواء حتى بعد افتراض موت المؤلف ، ومن ثم فإن الانطباعية التي تومي « إليها قاعدة أو مبدأ التوازن الانعكاسي » وذلك منها قيل عن ارتكازه على ظواهر موضوعية « مدخلًا لفهم النص ( أو مقاربته إن شئت ) ، من هنا كان إيداعك التقدى الأخير منسجًا مع مقوله البحث عن عناصر الغياب في النص ، وهو غياب متفاوت في مدى حضوره النصي ( إذا صح التعبير ) ، وفي مدى الرغبة عند المتلقى لتمثيله وادعاء القبض عليه أو مطاردته .

أرجو ان تفضل بتوسيع ما قد يشكل على المتلقى لجهودك النقدية الثرية من فهم لطبيعة الطرح الذي مثل في معاشرة أبها ، حيث يفهم أنك قد عدلت عن مبدأ « أدبية الأديب » أو « نظرية القراءة » كما بسطتها في كتابك « الخطيئة والتكفير » ، وهل أحدثت الحوارات المستفيضة التي أثرتها بهذا الكتاب شيئاً من التحول في نظرتك إلى دور العمل الأدبي أو طبيعته ، علماً بأنني أرى أن مبدأ الإشارة العائمة يصلح تفسيراً لكل التحولات والتطورات ، فهل هو كذلك فعلاً ؟ مع خالص شكري وتقديرني .

محمد الشنطي<sup>(١)</sup>

(١) الدكتور محمد صالح الشنطي ناقد عربي متميز له إسهاماته الواسعة في دراسة الأدب الحديث ، وركز كثيراً على القصة القصيرة والرواية في المملكة العربية السعودية . والقصيدة المهاجرة . وهي القصائد الفلسطينية المناضلة . كما أن للدكتور الشنطي نشاطاً صحفياً ومتعبرياً في كتاباته ومحاضراته في الأندية الأدبية . مما يجعله ناقداً فاعلاً ومؤثراً . وقلمه هو أحد الأقلام الفاعلة في ساحتنا الأدبية . وله حضور نقدي عربي من خلال إسهاماته في مجلة ( فصول ) ببحوث نقدية عن الأدب في فلسطين وفي السعودية . يعمل استاذاً في الكلية المتوسطة بحائل .

## عبدالله محمد الغدامي

إلى الدكتور محمد صالح الشنطي

وإلى الأستاذ حسين بافقه<sup>(١)</sup>

« وما زال في الدرب درب ...

لنفسه ونفسه

إلى أين تأخذني الأسئلة

أنا من هنا

أنا من هنا ...

سأرمي كثيراً من الورد قبل الوصول

إلى وردة في الجليل »

محمود درويش

كنت أهنم بالكتابة عن مقالة الأستاذ حسين بافقه التي جاور فيها مخاضري بأبها (أدبنا العربي إلى أين؟!) ، وبينما أنا في هذا الصدد إذا بالصديق الدكتور محمد صالح الشنطي يداخلي بملحوظته (وليس سؤاله) أهامة .

ولكي أضع الأمر في إطاره فإني أحيل إلى مقالة بافقه في عكاظ ٢٩/٢/١٤١٠هـ ، والتي فيها يطرح وجهة نظر غيل إلى تأكيد (أدبية الأدب) في مقابل مضمونيته . وقد أقول إنها تميل إلى (إعادة) تأكيد هذه الأدبية . وهي إعادة للتأكيد لأن القول بأدبية الأدب لم يعد أمراً يحتمل الجدل واختلاف وجهات النظر . والذين مازالوا يتذدون حول هذه

(١) حسين بافقه أديب شلب يملك قلماً نقدياً وتميز السمات ، له كتبات واعية في النقد وقراءة التراث ونقد النقد .

المسألة هم الذين ناموا على آذانهم وفاتهم إدراك حقائق الجدل النظري الحديث . ومن هنا فإني أقرر مع الدكتور محمد الشنطي ومع الأستاذ حسين بافقىه أن الأدب هو نشاط جمالي أدبي ، ولا تتحقق له صفة الأدب وسماته إلا من خلال الأدبية بكل شروطها الجمالية بدءاً من البلاغيات العربية إلى الأسلوبيات الحديثة . وهي جماليات جرى الاصطلاح الحديث على وصفها بالشاعرية . وهذه مسألة من المسائل الأولية بوصفها أحد المباديء الأساسية في نظرية الأدب .

ولكتنا هنا وبعد أن قررنا ذلك نأتي إلى مواجهة سافرة مع المبدأ ذاته . ذاك لأن مفهوم ( أدبية الأدب ) هو مفهوم نصوصي يدخل في منظومة الفكر النصوصي الحديث . وهي منظومة تقوم على أسس وركائز واضحة ، ومن هذه الركائز أن النص الأدبي يقوم على ( بنية ذات نظام ) وهذه البنية لا تتكون من شكل فقط ولا من مضمون فقط ولكنها تتكون منها معاً . والنظام في هذه البنية يقوم على حركة العلاقات في البنية ما بين الدال والمدلول من جهة وما بين الدوال مع بعضها البعض من جهة أخرى . ومن خلال هذه العلاقات يأخذ ( الشكل ) بالتحول والتولد ويتم إفراز المضمون الذي هو الدلالة الناتجة عن ذلك التفاعل . وهو تفاعل لا يتم إلا من حركة العلاقات مما يعني أن الأشياء والعناصر لا تتأثر قيمتها من سمة جوهرية فيها ولكن من خلال دخولها في علاقات من نوع ما . وهذه العلاقات بنوعيتها هي التي تحدد نوعية الناتج الدلالي مما يعني أن المضمون دائمًا متحرك ومترافق وغير ثابت ولكنه ناتج قابل دائم للإنتاج وإعادة الإنتاج وهو إذا غياب بينما الشكل حضور وثبات وجود .

ذلك هي حال ( البنية ذات النظام ) والأدب هو كذلك . وبالتالي فإن

( أدبية الأدب ) لابد أن تكون بنية ذات نظام . وذلك لكي لا تكون فكرة هلامية غير قابلة للتشخيص .

وإذا اشترطنا فيها ذلك ، أو افترضناه ، فهذا معناه أننا نحكم فيها مسبق أن وضعناه من شرط على مفهوم البنية وهو أن قيمتها ليست في جوهرها ولكنها في ماتؤسسه من ( علاقات ) ، وهي هنا علاقات ( مابعدية ) أي فيما تدخل فيه من فعل وتأثير وتفاعل مع سواها من الأبنية الذهنية والنفسية والاجتماعية والحضارية . والأدب - هنا - سيكون بنية جمالية ( شاعرية ) تدخل في علاقات تفاعلية مع الحياة . ومن هنا يتسعى لنا كسر واحدة من الثنائيات العديدة ما بين أدبية الأدب أو وظيفته وهي ثنائية ظلت في حالة تعارض وتقاطع على مدى زمن الجدل النظري القديم والحديث ، مما أفرز تلك المقوله الغبية عن كون الفن للفن أو كونه للحياة ، وهي مقوله لابد أن تتهاوى وتسقط لأن لكي يكون الفن للفن وللحياة معا وفي آن واحد . وهذا لا يجعلنا نتنازل عن جماليات الأدب ولا عن أدبيته . بل إننا نؤكدها ونصر عليها ولا مجال عندنا البتة للتساؤل حول هذه المسألة . ولكننا نقول إن الأدب - وهو أدب - ليس سوى بنية ذات نظام ، ونظامها هذا يؤسس لها وظيفة إنسانية من خلال فعلها المؤثر . فالأدب هو فيما يجده من أثر وما يؤسسه من انفعال وهذه هي الجمالية . ومنها وبها يكون للأدب دور في الفعل الإنساني من جهة العلاقة المترولة ما بين اللغة والإنسان وال العلاقة المترولة ما بين اللغة واللغة ( أي النص والنصوص الأخرى ، على مبدأ تداخل النصوص ) . وهذا يدخل النص الأدبي في منظومة من العلاقات المتداخلة مع اللغة والإنسان والأمة بأكملها في ماضيها ومستقبلها . وهذا هو ما كنت أعنيه بالجمالية الوظيفية . وهي

ليست مسألة خيار بين الأدبية والتفعية ، ولكنها تأكيد للأدبية من باب إدخالها في طور الوظيفية الفاعلة . مما يجعلني على قدر من الوضوح مع نفسي في أن ماكنا نفعله - جيئنا - على مدى السنوات الخمس الماضية هو تأسيس لمرحلة آتية من الفعل الإبداعي من الممكن أن نسميتها مرحلة ما بعد الحداثة .

ولن يفوتي أن أسجل باعتزاز متتش أن ما أوصلني إلى هذا الوضوح النظري هو الانتفاضة الفلسطينية المباركة ، هذه الانتفاضة التي عم أثراها حتى بلغ أبعاد نقوسنا فجعلتنا نتغير من الداخل ونتنفس من داخل أرواحنا لنحاول اكتشاف ما عندنا وتطويره لكي يكون أداة للفعل والتأثير . والانتفاضة - هنا - هي أعظم نص كتبه الإنسان العربي المعاصر . إنه نص جيل وفاعل أفلأ يكون بمقدورنا أن نجعل لغتنا مثل حجارتنا جيلة وفاعلة . هذه هي مرحلة ما بعد الحداثة .

وللدكتور الشنطي خالص تقديرني على سؤاله التوضيحي وأقول التوضيحي لأنّه طرح القضية والحل في مقوله واحدة ، وكذا أشير إلى الأستاذ حسين بافقه الذي عزز مقولتي بمعارضتها من دون مقاطعتها ونحن ثلاثة - أولاً وأخيراً - في خندق واحد . وال توفيق بيد الله له الحلال والإكرام .

عبد الله محمد الغذامي

الرياض ١٤١٠ / ٧ /

# فِلَلَةُ الْحُصُبَرُ وَالْحُبَرُ

ـ تذكيري :

ـ أن الجرح عندما يتعب من البكاء  
ـ يبدأ في الغناء

ـ تذكيري :

ـ أن اليأس في سبيل الإنسان  
ـ أعلى مدارج الأمل ـ

غازي القصبي

ـ التراثية ، منيرة الغدير :

ـ التراثية ـ قصة قصيرة لمنيرة الغدير نشرت هنا في جريدة الرياض في ١٠ رمضان ١٤١٠ هـ ، ولقد فاتني أن أقرأ القصة يوم نشرها و كان من الممكن أن تمر دون أن أراها ، ولكن مهاتفة من الأستاذ سعد الحميد ين لفت نظري وجعلتني أتدارك الأمر وذلك أن سعدا سألني عن رأيي في القصة ، فقلت له إنني لم أقرأها ووعدته أن أعود للجريدة وأقف على القصة .

أما لماذا لم أقر أها منذ البداية ، فالسبب أنني مازلت أحرص على سلامي العقلية والذوقية من عواقب قراءاتي المتتابعة لأعمال قصصية في جرائدنا ، لا أقول إنها تصيبنا بالغثيان ، ولكن أقول إنها تفسد عقولنا وأذواقنا وتفسد حيواتنا مثلما تصيبنا بخيبة الأمل وتخيفنا على مستقبل أبنائنا وذائقتهم الكرتونية ، ولذا فإني حرمت على نفسي قراءة الفاسد والتفاف الكي لا يمتليء جوفي بهذا القبح - كما ورد في الأثر الشريف - ولكي لا يمتليء إنائي منه ، والعرب تقول : كل إناه بما فيه ينفع . ولكن أحد الله أن منيرة الغدير ليست من هذا النوع وإنما هي علاج ناجع ضد ذلك الترهل والفساد وأراني هنا ميالا إلى لفت نظر الناقد عابد خزندار إلى قصة ( الترابية ) ، ولا بد أنه قد مرّ عليها دون أن يقرأها ، فهو مثلي يحرص على انتقاء ما يدخل إلى رأسه ويحاف من الفاسد والترهل ، ولكن هذه القصة مادة أدبية راقية ولسوف تكون شاهدا على كثير من مقولات عابد حول ( تداخل النصوص ) و حول الكتابة عن اللغة وعن الذات وعن الزمان الصائغ واللغة الصامتة . ولعلنا أنا وعابد نختلف بالترابية مثلما اختلفنا بليلة القصصي .

على أنني أعلن منذ البدء أن قصة (التربية) نص من تلك النصوص المفتوحة متعددة الوجوه والقراءات والتأويلات . وهي - عندي - تحتاج إلى كتاب كامل لأنها تفتح للغة آفاقاً إنسانية رحبة ، ودرجات التداخل فيها تصل إلى حدود من التركيب والتعقيد (نقيض التبسيط ) تجعلها تتمرد على كل محاولة للحصر والضبط . وهي من ذلك النوع من الكتابة التي تؤسس مجالاً للتفكير النظري والتبصر التأملي بحيث إنها تكون بمثابة المشروع الفكري والعلامة الشroud والدال العام . إنها نص للتقد

وليست عملا للقراءة . إنها مادة للتعب ، وليست سلوة واسترخاء وتمددا . إنها أشبه ما تكون بسarisin التي جعلت رولان بارت يكتب مائتي صفحة عن قصة من عشرين صفحة ( انظر الخطيئة والتکفیر ٦٥ ) وعلى من أذهله ذلك أن يتذكر أن ابن قيم الجوزية كتب ألف صفحة عن آيات الله وانظر كتابه ( مدارج السالكين في منازل إياك نعبد وإياك نستعين ) . وإن لأشعر أنني بحاجة إلى كتاب عن ( التربية ) وكتاب عن ( ديوان العروي ) .

وكم أتمنى أن لو فعلت ، وستظل هذه رغبة تبقى مع غيرها من رغبات النفس مستكينة ل توفيق الله سبحانه وتقديره ، وما في اليد الآن هو كتابة مقال تدشيني يرضي بعض ما في النفس والباقي له زمانه وظروفه ودعاعيه .

\*\*\*

قصة التربية هي حكاية (ذاكرة) تغادر المكان والزمان بعد ان تخلص من شروط الوقت وشروط الحيز . والذاكرة بطبعتها هي أشيى ذات وجود عائم وهذا الوجود شرطه الخاصة به . فالذاكرة علامة على الإرادة والرغبة وهي في الوقت ذاته نقىض لها . إننا كبشر نتذكرة مانريد ونحاول نسيان ما لا نريد ، ونحن نملي هذه الرغبة على ذاكرتنا ولكن الذاكرة تتصرف بطريقة تخالف إرادتنا وتفق معها في وقت واحد . إن الذاكرة نشاط فطري تلقائي يجاريانا ويؤالفنا ولكن لا ينبع من نفس المنطق الذي نريده لأنفسنا . ومن منا يستطيع السيطرة على ذاكرته ؟ ! إننا نود دائمًا تذكر بعض الأسماء وبعض الوجوه وبعض الأحداث ، ولكننا لا نجدها عيانا على صفحة الذاكرة . وهذا لا يعني أنها ممحوّة من ذاكرتنا ،

ولكنه فقط يعني أن هذه الذاكرة لا تستجيب لنا إلا بشرط تخصيصها هي وتجاري مزاجها الخاص في العطاء أو المنع ، وعلامة ذلك أننا إذا بذلنا جهدا في الاستدعاء والاستحضار أو بالعودة على شاهد مكتوب أو استمعنا بصديق يلملم خيوط الذكرى فإننا حينئذ نجبر ذاكرتنا على الحضور والاستحضار . وهذا الموقف مابيناقضه تمام المناقضة إذ قد نرحب في عدم التذكر ، ولكن الذاكرة تواصل مدننا بما لا نرحب فيه .

وهذه هي حكاية ( التراثية ) إنها ( الذاكرة ) هذه الأنثى العجيبة التي تفر من صاحبها وتحول إلى كائن حي يحمل ذاكرة أخرى هي ذاكرة الذاكرة ، ولكن ما الذي يجعل هذه الأنثى الذاكرة تفر من مكانها ومن زمانها ؟ هذا هو سؤال النص أولا وهو أطروحة النص ثانيا . نحن لا نفر من الزمان والمكان إلا من باب إدانتهما وإعلان عدم صلاحتهما هذه الذاكرة الرملية .

والقصة تشير إلى أن هذه الذاكرة الحية قديمة جدا وعريقة في قدمها وهو تاريخ يبلغ حدا أسطوريا ذا ملامح شعبية فهي تقول عنها :

( كانت تقف داخل بيت طيني كبير ، لكن جدرانه تداعت بشكل مفاجيء ، وظهر شارع أسفلني ، ثم رأيتها داخل قلعة بحرية حوالها عشرات من طيور الماء المذبوحة وشباك جافة إلا من ذكرى قديمة لزبد عتيق ) .

في هذا المقطع نتعرف على ( ذاكرة ) ليست بغربيّة علينا في البداية . تلك التي تداعت جدران الطين من حولها وفاجأها شارع الرفت . تلك ذاكرة نعرفها ولقد شهدنا مأساتها ولمسناها ، ولكن هذه ( الذاكرة ) تخيلنا

إلى جيل سابق حيث الذاكرة الأم في القلعة البحرية وحوها الطيور المائية المذبوحة ، وهذه ذاكرة أسطورية لا نعيها نحن ولم نشهد كارثة الطيور من حوالها . لقد كان لزاماً على الذاكرة أن تفصل عنا وعن شر وطناً الظرفية لكي تكون قادرة على تصور ذاتها في شريط تاريخها السلالي الممتد ، وهو شريط يمتد ويمتد إلى أن يوجد هذه الذاكرة ذكرى خاصة بها وهي ( ذكرى قدية لزبد عتيق ) حيث تدخل الذاكرة إلى أعماق زمنها الأسطوري السعدي في مواجهة ( أفروديت ) الرمز العتيق للخصوصية والجمال والحب ، وهو اسم مشتق من ( أفروس ) بمعنى زبد أو ثيوج وهو زبد البحر الذي خرجت منه تلك الأنثى الرمز . هذا تاريخ رمزي لا غلبه نحن ولا نعرفه ، ولكن ( الذاكرة ) البطلة تهرب منا لتعيده إلينا على صورته ( المجازية ) التخييلية . ولا ريب أن المجاز هو الأصل وكما يقول التshireyيون ( في البدء كان المجاز ) ، وكل بدء هو بالضرورة مآل حسب سنة الله في عباده الذي سن لنا وفرض علينا العودة الكبرى « إن الله وإن إلهكم راجعون » . نحن له ونحن عائدون إليه . والذاكرة هنا أخذت خطها الطويل في العودة هاربة من الحاضر إلى زمن الطين ومن ثم إلى زمن الماء والبحر ومن بعده إلى رمز الزبد العتيق .

عادت تبحث عن المخصوصية والماء والحب . ولكن هذه الذاكرة ليست رمزاً هلامياً إنها صورة يعرفها كل واحد منا وકأنها جزء منه أو هو بالأحرى جزء منها إنها :

( امرأة سمراء جذابة ، غامضة .. هي امرأة انبسطت فيها التجربة على شكل غير معتاد .. امرأة احتضنت ليالي من التمزق أنجبت وبكت وارتدت الفراق وفي وجهها رغبة وجد غائب ) .

من منا يستطيع التنكر لهذه الصفات ؟ إنها صفات نعرفها في كل واحد  
منا ومن عرّفنا من حولنا . . . ألا نعرف السمراء الجذابة الغامضة ؟ ! ألا  
نعرف التي انبسطت عليها التجربة على شكل غير معتاد ؟ ! أليست هي  
من احتضن ليالي التمزق ؟ ! أليست هي من أنجب وبكى ؟ ! ثم أخيرا  
أخذت الفراق رداء لها وغادرت المكان والزمان ومنها الرغبة والمجد  
الضائع ؟ !

لقد غادرت لتبث عن نفسها في الطين وفي البحر وفي الزبد : في  
التاريخ . إن مكانها هو في الماضي حيث المجد الغائب ولقد غادرتنا إليه .  
ومن هي هذه الذاكرة ؟

إنها صاحبة التيجان البيضاء :

( تيجان بيضاء مختلفة تفاصيلها وبينها تاج أسود كأنه قبعة امرأة  
بقيت من عصر قديم ) .

هذه الذاكرة صاحبة المجد والتيجان تفضي إلى منع القاصدة واحدا من  
هذه التيجان :

( تلمس تيجانها المصفوفة ، أشعر أن يدها تعرف قصة كل تاج ، تعرف  
إن كان ذكرى زغرودة أم جرح منحتني أحدها وضعته فوق رأسي . . .  
تململت أخذته ووضعته بهدوء فوق الرف ، ثم وضعت آخر فوق  
رأسي ) .

هذا مقطع له أهمية مصيرية للنص . فالمرأة صاحبة التيجان هي  
( الذاكرة ) المهاجرة نحو الماضي والخصوصية ، ولكنها حينها رأت  
( الكاتبة ) دخلت معها في ( حجرة خالية إلا من جسدي شبحين انفصلا

عن تاريخ المدينة وناسها ) . ومن هذا الانفصال يحدث الدخول ، لقد انفصلت المرأة عن العالم ولكنها دخلت في بعضها ( امرأة تخلق داخل رأس امرأة ) ومن هذا الدخول والتحليل ( تنهمر توارييخ مدخلة تقطر نسيانا على لا مبالاة ) وهما معا ( ذاكرتان تستبدلان الأمكنة ) حيث تحول المرأة الحقيقة إلى أثني مجازية : ذاكرة ، وتحول الذاكرة إلى امرأة وهنا يحدث النص .

( أشارت إلى بذاكرتها . . استقبلت لغتها الصامتة ، جاءني التذكر أو هو التخيل أو خلق اللغة ، أو الاستماع إلى سرد ذاكرتها داخل ذاكري ، . . . . كأنها منamas تزورني وأنا نصف نائمة ) .

في هذا المقطع ترجمة لحركة إهداء الناج حيث تقوم الذاكرة بإهداء إحدى التيجان إلى الكاتبة فتمنحها بذلك اللغة والتخيل ويكون النص . ولو لم تحدث عملية الإهداء تلك لما كان النص ذاك لأن الناج هو مفتاح اللغة هو الكلمة البدء وهو الخيال واللغة الصامتة . إنه حركة الذاكرة على اليد .

ولقد أشار النص إلى أن اليد قد أخذت في تلمس التيجان وهي يد تعرف كل تاج و تعرض قصته ، وإشارة النص إلى اليد كفاعل مع التيجان هي رمز لتحول الذاكرة من حالة الهياج إلى القلم والكتابة التي كانت اليد رمزا لها مثلما كان الناج رمزا للغة ولعودة الذاكرة للحديث عن معضلتها مع الظرف الإنساني الحاضر . ولقد قامت الذاكرة بتحميل الكاتبة مسئولية الإفصاح عن مأساة ذات المجد الغائب وصاحبة التيجان المخزونة في النسيان . ولكن الكاتبة وهي تستجيب لمسئوليات الأمانة

المعروضة عليها لا تأخذ الأمر كما ألقى إليها بتسليم مطلق ، إنها ترد الناج  
وستبدلها بناج آخر هو من اختيارها هي وليس مفروضاً عليها مما يجعل  
النص صوتاً للذات الكاتبة مثلما هو استجابة للذاكرة ذات الرغبة والمجد  
الغائب . وبما أنه كذلك فإن الكاتبة تتساءل في نهاية النص عن الناج .

(تساءلت : أهولى ؟

لم تجحب ، لم تحرك شفتيها ، لكنها وحزنني بإحساس عميق بأنه لي ،  
نظرت إلى وجهي في المرأة .

الناج الأبيض فوق رأسي ، وخلالات شعري ترنح بإهمال .  
 وجهي أمامي في المرأة .

انتفض ، أدعك عيني : كان مامراً حلم ) .

لا ياسيدتي ، الناج الأبيض ليس لك إنه للتاريخ ، للظرف المجيد ،  
ولقد امتنعت الذاكرة عن الإجابة على سؤالك تاركة للنص مسئولة حل  
الأمانة وحمل الناج الأبيض إلى حين عودة الذاكرة وعودة التاريخ ، وإلى  
حين حضور ( رفيقك الرملية والتذكر السحري ) .

\*\*\* \*

إلى هنا وأقف معبراً نفسي على الوقف ، ذاك أن مقالاً واحداً لا يمكن  
أن يفي هذه القصة حقها . إنها قصة تحتاج إلى كتاب كامل يسبح مع  
تجلياتها ، ولكنني أردت بهذا المقال لفت أنظار القراء إلى هذا النص البديع  
وإني أقترح على الجميع العودة إلى جريدة الرياض يوم الخميس  
١٠ رمضان ١٤١٠هـ لكي يقفوا على نص يستحق الوقف والتعب

والتأمل ، وليس لي على هذا النص إلا الإعجاب الجم لولا ملاحظة واحدة تمس هذه الظاهرة الإنسانية التي سادت أخيرا في القصة القصيرة بعامة وهي تجاهل أدوات الربط كحرروف العطف والأدوات المساعدة مثل ربما ، حيث ، لأن .. إلخ وهي أدوات تقيم التماسك والتساق في النص العربي على خلاف ما هو حادث في الانجليزية حيث الروابط هناك تتم بشكل ضمني فيها بين الجمل . أما في العربية فإن الروابط ضرورية وهي جزء أساس في بناء النص ، ولعل الكاتبة منيرة الغدير تلاحظ ذلك فهي كاتبة متمكنة من أداتها الفنية وقلل حاسة أدبية راقية جدا ، ومقدرتها على التكينك القصصي والتدخل السردي تجعل نصها غوذجا للنص الكتابي الحديث في مقابل النص القرائي التقليدي .

الرياض ١٠/١٤١٠ هـ

\*\*\*

# دِيْكُ الْبَحْرُ

## احتفالية الإيقاع

يقول روسو ( إن المسرح يظهر الأهواء التي ليست عندنا ويهيج الأهواء التي عندنا )<sup>(١)</sup> ، وذلك في رأي له حول مفهوم ( التطهير ) الأرسطي في المسرح ، حيث صارت الملاحظات النقدية تشير إلى أن علاقة الفنون بفكرة ( التطهير ) ليست سوى علاقة خداعية ، فالمفتر أنقذت مؤلفها جوته من الانتحار ولكنها أدت إلى انتحار الكثرين من قرائها ، وهذا ليس تطهيرا للنفس من عواطفها الهائجة ، ولكنه استنهاض لهذه العواطف المبيتة .

وأكاد أقول إن مسرحية ( ديك البحر لراشد الشمراني ) فعلت معنا الشيء نفسه إذ أيقظت فينا ما هو كامن متربص في مسارب أحاسيسنا حول أنفسنا من جهة وما يحيط بنا من جهة أخرى .

والمناحي التكوينية لهذه المسرحية كثيرة جدا ، ولكن أقوالها فعلا معنا

(١) شارل لا لو مباديء علم الجمال ص ٣٦ ترجمة خليل شطا ، دمشق ١٩٨٢ م .

هو تركيبتها الإنسانية من حيث اعتمادها على ( الاحتفال الإيقاعي ) ، وهي حينما تعتمد على هذا النوع الثري من الإيقاع فإنها تكتيء على حس إنساني عميق يكفل للنص توليد الانفعال والتفاعل لدى المتلقي . ومن شأن الإيقاع أن يدفع إلى الحركة المتجاوية ما بين الصوت الصادر والحس المستقبل .

ولقد اعتمدت المسرحية على إيقاعات متنوعة ومتداخلة ، وكل واحد منها يصدر عن موروث عميق الأغوار في نفس المشاهد . وهي إيقاعات ثلاثة أو لها الرقص الجيزاني ، وما يملّكه هذا الرقص من ثراء في الحركة واللون ، ومن غموض في الدلالة ، مما يجعله أشبه ما يكون بنص شعري حافل بالتصوّصية والإيقاعية ، وهذا عنصر استهلاض نفسي تحدثه حركات هذا الرقص تهتز به القاعة مثلاً يهتز به المثلون ويتحرك معه المشاهد متخلية بذلك عن كل شروط القيد الشخصي والاجتماعي ، فكأنّ نفسه تتحرر من ذاتها ، وتصبح حينئذ مهيئة للدخول في تجربة إبداعية تتولى النفس إنشاء علاقاتها معها ، وحينما تتولى النفس البشرية إنشاء علاقاتها مع من حولها فهذا معناه الدخول في شبكة جديدة من الاتصال مع العالم ، وهذا حس لا يتحققه سوى ( الإيقاع الاحتفالي ) مثل الرقصات الجماعية والفنون العمومية التي تتلاشى فيها الفردية ويندمج الفرد في جماعة تحتويه وتدخله كجزء إيجابي منها يسهم في صياغتها وصياغة جماعيتها واحتفاليتها في حين أنها محتوية له وملغية لفرديته . والرقص الجيزاني يحقق درجات عالية من هذا الاندماج والتفاعل ، مما يجعل المسرحية منسجمة مع نبض المشاهد ومع درجات ضغطه الحسي والعاطفي . وهذا هو مدخل المسرحية إلى المشاهد من خلال الطبول والخناجر والألوان ، وهي

عناصر الرقصة الجيزانية ، ولكن هذه الإيقاعية ليست سوى لغة صامتة هي أشبه ما تكون بالشفرة التي تحتاج إلى من يفكها ، والمشاهد كفيل بذلك والظرف يفتح له هذا المجال ، لأن الإيقاع هو أرقى حالات اللغة ، وبالتالي هو أصح وأدق أحوال الاتصال البشري . ومن الممكن جدا الاكتفاء به كعنصر أدائي ودلالي مكتمل الإنسانية . ونحن دائماً نشاهد الرقصة الجيزانية مثلما نشاهد العرضة والمزمار وتكتفينا هذه المشاهدة لأحداث الاتصال الكامل معنا إما بالاستماع أو بالمشاركة .

ولكنتنا في ( ديك البحر ) أمام نص مركب ، وهو نص يطمح إلى أن يكون عملاً مسرحياً مفتوحاً للمشاهد مثلما هو معتمد على موروثه ولذا فإنه يدخلنا من إيقاع ، من الرقص إلى الشعر ، وكلاهما نص يعتمد على تعاقب الحركة والسكون وعلى رمزية الدال ، وكذلك على مشاركة المتلقي في الدخول الابيقي والتفاعل . ومن هنا جاء اختيار مقطوعات من قصائد محمد الشبيقى متجاوياً مع الحس الإيقاعي الذى أدخلت المسرحية نفسها فيه . ونصوص الشبيقى تشابه كثيراً مع الرقص الجيزاني ، ذلك أن الإيقاع العروضي والتوتر النصوصي عند محمد الشبيقى هو من القوة إلى درجة تجعل النص يشتبك مع القارئ اشتباكاً مهيجاً ومثيراً ، وقاريء الشبيقى لا يمكن أن يجد نفسه في حلٍ من النص ، كما أن ثراء الدلالات عنده يدخل النص في حال من الغموض المرجف مما يدفع إلى الحركة والتفاعل ومن ثم التوتر وهذه هي دوافع المشاركة الابيقيه والاحتفالية أيضاً .

وهذا أدخل المسرحية في استعارة شعرية توالت مع استعارة فنية

وأسس لها سياقا متورا حيث أصبحت متورطة مع الموروث ومتشاركة معه في رابط إيقاعي واحتفالي أقل ما يوصف به هو : التوتر والهياج .

وهذا يفتح المسرحية على عالم الإنسان ويوجلها فيه ، ومن ثم فإنها ستواجه مصيرها ، إما بالإخفاق المريع إذ ستصبح مجرد نقول تجميعية مابين الرقص والشعر ، أو تفتح لها طريقة لأن تكون بواسطة توظيف الموروث الحي في عمل ابتكاري .

وهنا يأتي الإيقاع الثالث ، وهو ( إيقاع الدلالة ) حيث يتحقق النص بوصفه فعلا مسرحيا مهيجا ، وبوصفه خطابا مفتوحا له بُعد ثقافي وله مُدٌّ احتفالي . وهذا يوجد للنص سلطانا من نوع خاص ، وهو سلطان قادر على احتواء المتلقي وربطه باستدارات النص وتحولاته وذلك بعد أن تمكن المسرحية من غزو مشاعر المتلقي من خلال إيقاعات الرقص ومداخلات القصائد ، وهو فعل أثمر عن مشاهد متحفظ وإلى حد ما متور . ومن هنا صار للنص وسائل لتوريط المشاهد ولتحوبله عنصرا فاعلا مع حركة المسرحية .

ولنأخذ عنوان المسرحية كشاهد على الإيقاعية الدلالية :

ديك البحر .

ولنأخذ بالاعتبار أن ديك البحر تحول في آخر المسرحية إلى ( سلطان البحر ) . وهذا الذي حدث هو المسرحية وهو النص وهو الدال الذي يمثل أمامنا ليتحدى الهدوء فيما فيستفز مشاعرنا بدلا من أن يظهرها كما يقول روسو .

ذاك هو إيقاع الحركة والسكون ، إيقاع التحول من إلى . وليست المسرحية سوى مشهد مرعب لهذا الانقلاب الذي يحول الحق إلى باطل و يجعل الباطل حقا .

ولكي نكشف أبعاد هذا التحول يمكننا الوقوف على هذه الإيقاعية . وتأمل البعد الاحتفالي للديك في الموروث الذي تتکيء عليه المسرحية ، وهي كما قلنا مسرحية جاءت تعبيرا عن الموروث وعن الإنسان وارث ذلك التاريخ .

وسوف أبدأ بقصة تراثية عن الديك ، وهي عن ديك اشتهر في تراثنا باسم (ديك مزبد) ( وقصته أنه كان لمزبد ديك قديم الصحبة نشأ في داره وعرف بجواره فأقبل عيد الأضحى ووافق من مزبد رقة الحال وخلو بيته من كل مير وخير ، فلما أراد أن يغدو إلى المصلى أوصى امرأته بذبح الديك واتخاذ الطعام لإقامة رسم العيد ، فعمدت المرأة لتمسك الديك فجعل يصبح ويشب من جدار إلى جدار ، ومن دار إلى دار ، حتى أسقط على هذا من الجيران لبنة ، وكسر لذلك غضارة وقلب للآخر قارورة . فسألوا المرأة عن القصة في تعرضها له ، فأخبرتهم ، فقالوا والله ما ترضى أن يبلغ حال أبي إسحاق إلى مانري - وكانوا هاشمين ميسير أجوابا - فبعث بعضهم إلى داره بشارة وبعضاهم بشاتين ، وأنفذ بعضهم بقرة ، وتغالوا في الإهداه حتى غصت الدار بالشياه والبقر ، وذبحت المرأة ماشاءت ونصبت القدر ، وسجّرت التنور ، وكر مزبد راجعا إلى منزله فرأى رواع الشواء قد امتزجت بالهواء فقال للمرأة ألم لك هذا الخير ؟ فقصّت عليه قصّة الديك - الشعاليبي ، شمار القلوب ٤٧١ ) .

هذه قصة من التراث أسوقها استدعاء للصورة الاحتفالية للديك في حياة كل الشعوب . وإن أى واحد منا يقرأ هذه القصة ليتذكر مباشرة

قصصاً أخرى مشابهة تكون قد جرت له عياناً مع (الديك) مما يعني أن الديك رمز شعبي يعيش في ذاكرة الناس مربوطاً بالزهاء والألوان والفطرة والاحتفالية. وليس الديك سوى صورة جميلة من صور الذاكرة تجعله جزءاً من تكويننا الثقافي وال النفسي. وكان عند العرب رمزاً للربيع لتلون نبات الربيع مثل تلون ريش الديك. والذين وقفوا على (مائة عام من العزلة) لماركيز يعرفون مدى الاحتفالية الشعبية في جنوب أمريكا للديك إلى درجة أن حادثة مصارعة الديكة في بداية الرواية كانت هي التوأمة التي اشطرت عنها الحكايات كلها وعنها تمحضت الرواية. وكل شعوب العالم تحمل في نفسها رصيداً حياً وزاهياً يمثله الديك ويرمز إليه.

أما مسرحية (ديك البحر) فقد تأسست على (الديك) بما إنه رمز للربيع والعطاء وحالب للخير كما في قصة مزبد. ولذا فإن سليمان البطل المتضرر (المخبوء بين خياتنا) يذهب مغامراً إلى جوف البحر ليأتي بصندوقي في داخله (ديك) هو ربيع القرية وغاؤها وهو خيرها الزاهي. ويوم سليمان بالنسبة للقرية هو (يوم خصوبتنا يوم رجولتنا يوم فحولتنا).

وهذه الخصوبية والرجولة والفحولة - إذا - مخبوءة جميعها في الصندوق. هذا هو يومهم وهذا رمزهم. ولكن ما الذي يحدث بعد ذلك؟!!

يأتي أبو ساعية يلقي نظرة إلى الصندوق ويصرخ: هذا سرطان البحر. ونصرخ القرية من ورائه:

سرطان البحر  
سرطان البحر  
سرطان البحر  
سرطان البحر

ويتحول الديك إلى سرطان ، يتحول الريع والناء والزهاء إلى سرطان ، تتحول الحياة إلى مرض ويصبح الداء رمزاً بديلاً للقرية فينخر السرطان في تاريخ الرجال ، ويتحول كل ما هو رمزي ودلالي إلى فراغ . ويصيب الداء ( يوم القرية ) الذي كان يوماً للخصوصية والفحولة ليصبح يوماً للسرطان . ويتجدد الرمز هنا ويتشاهي حينما يتحول الديك إلى سرطان ، ذاك لأن سرطان البحر حيوان بارد فاتر لا يملك ذاكرة ولا يحتوي على تاريخ ، وعنه يتشاهي الإيقاع وتهشم الاحتفالية .

ولقد كانت القرية على مشارف يومها الكبير حينما كانت بين يدي الصندوق ، وفيه الديك جاء به سليمان إليهم وكأنه خاتم سليمان وفتح زمان الخصوبة والفحولة ، وكان سليمان قد أدى دوره الرمزي بإحضار الصندوق ووضعه بين يدي الأطفال وأبو حريقة ، حيث الأطفال رمز الآتي وأبو حريقة هو صوت الشعر ، صوت النص الحاضر دوماً في ضمير المسرحية ، وليس الشعر إلا رمزاً للإنسان العربي ولصوته في الوجود ، والعربي لا يدع الشعر حتى تدع الإبل الحنين كما ورد في معنى الأثر الشريف - .

ولكن الآتي وضمير النص يتلاشيان بمجرد إشارة قاتلة من ( أبو ساعية ) يتحول فيها الريع إلى سرطان ، ويتهمي النص في لحظة ظهور الريع ، فهو ربيع الموت والدمار .

وكان يومهم في البدء يوم احتفال وفرح حيث مناسبة (الختان) الكبير لسلیمان البطل ، الذي تجمعت القرية كلها من أجله ومن أجل يوم ختانه ليفرحوا به وليرقصوا على مشهد دمائه التطهيرية ، وفي غمرة بهجتهم كان كل واحد منهم يتمنى أن لو افتدى سلیمان كعربون حب وفرح ، لكي يتحققوا لأنفسهم دورا في استعادة الفحولة والخصوصية المفقودة منذ سبعة أجيال حينما اختفى الجد السابع لسلیمان ، ويتمخض الختان إلى احتفالية زاهية نتجت عن الرقص الجبزي وأصوات أبو حريقة مرددا أشعار الشبيق :

« أدر مهجة الصبح  
صب لنا وطننا في الكؤوس  
يدير الرؤوس  
وزدنا من الشاذية  
حتى تضيء السحابة  
واسفح على قلل القوم قهوتك المرة المستطابة  
أدر مهجة الصبح ممزوجة باللظى  
وقلب مواجعنا فوق جمر الغضا  
ثم هات الربابة -  
هات الربابة . »

وجاءت الربابة في صندوق داخله ديك . ولكن الديك يتحول من ديك الفحولة إلى ديك مخضي يشبه الديك الثاني عند ماركيرز في حكاية الديك المخضي (والحكاية عبارة عن لعبة لا نهاية فيها يسأل الرواذي الحاضرين عما إذا كانوا يحبون أن يحكى لهم حكاية الديك المخضي ،

وعندما يحبون بنعم ، يقول لهم الرواية : إنه لم يطلب منهم أن يقولوا نعم ، إنما سألهم عنها إذا كانوا يحبون أن يروي لهم حكاية الديك المخضي وعندما يحبون بلا ، يقول لهم الرواية إنه لم يطلب منهم أن يقولوا لا ، إنما سألهم عنها إذا كانوا يحبون أن يحكي لهم حكاية الديك المخضي ، وعندما يقولون ساكتين يقول لهم الرواية إنه لم يطلب منهم أن يقولوا صامتين ، إنما سألهم عنها إذا كانوا يحبون أن يحكي لهم حكاية الديك المخضي ، ولن يتمكن أحد من الانصراف لأن الرواية كان سيقول له إنه لم يطلب منهم الانصراف ، إنما سألهم عنها إذا كانوا يحبون أن يروي لهم حكاية الديك المخضي ) ، هذه حكاية الديك المخضي يرويها ماركز في ( مائة عام من العزلة ) ، وهي حكاية تشبه ما يمارسه أبو ساعية في سلطته المطلقة التي بها يجعل الحق باطلًا ومن ثم يصبح الباطل حقًا بمجرد سقوط الحق الذي هو إعلان لسيادة الباطل الذي به ظل أبو ساعية مقدراً وقدراً على أن يصنع من الفسيخ شربات - كما المثل المصري - وبالتالي فإن ديك المخصوصية والفحولة يصاب يوم الختان بأهم مقوماته وخصوصيه أبو ساعية ليتحول إلى حيوان بارد فاتر خال من الدلاله ومن التاريخ ، ويفقد إيقاعيته واحتفاليته وتصاب القرية كلها بالسرطان .

هذه هي المسرحية مشهد مرعب للفحولة المخصوصية وهزيمة الشعر والتراث ، ولقد كان الشمراي رائعاً في قدرته على توظيف اللغة الفصحى توظيفاً شفاهياً وأدائياً مما جعلها خطاباً مسرحيَاً حيوياً ، واستغل بذلك الحس التصويري في اللغة مع ربطه ربطاً إيقاعياً متانغماً مع الرقص والقصائد . ولقد استعرضت التفاصيل العروضية للشعر وكلها تدور حول تفعيلي ( فاعلن ) و ( فعولن ) وتفرعاتها ، وهي تفعيلات حركية

ذات تفاوت منسجم وهو تفاوت يفضي إلى تالف من خلال انسجامه مع إيقاعات اللغة الفصحى المحكية في النص ، ومعظم جمل النص تتلامس مع هذه التفعيلات ( ولن أفصل القول في هذه المسألة لأن المقام ليس مقامها ) . وأشيد أخيرا بقدرة الممثلين على الأداء وعلى تفاعلهم مع النص الفصحى تفاعلا يدل على ثقافتهم الذوقية وكم هو رائع حرف ( الراء ) على لسان عادل ، وكم هو رائع أن ترى الشعر الحديث بجانب الخبرجر الراقص .

لقد قلت للشمراني وقت العرض لو أني رأيت هذه المسرحية في القاهرة لقلت إنها رائعة وراقية ، وأقول الآن إنني أنظر إلى هذه المسرحية بوصفها نقلة نوعية بها من الممكن أن تؤرخ للمسرح في بلادنا ، ونقول لقد ابتدأ مسرحنا .

أقول قولي هذا وأنا أعي التحولات التي مر بها النص وهي تحولات معلنة تؤكد عنصر الاحتفالية وتشير إلى أن الشمراني رجل يهمه أن ينتاج عملا صحيحا ولذا فإنه يطلع الآخرين على مالديه ليجعلهم مشاركين في إبداع النص . وكلامي أولا وأخيرا هو عن المسرحية بحالتها الأخيرة كعمل منجز .



# تلهم حقالدن في عزون المؤلف

- 
- ١ - في جدة : موت المؤلف / حياة المؤلف

---

  - ٢ - الكلمة والسيف

---

  - ٣ - رسالة في الاصطلاح
-

# ١- في حمدة: حوت المؤلف / حياة المؤلف

## وكل ندوة وأنتم بخير

هل جربنا أن نسأل أنفسنا بعد مشوار طويل من القراءة عن علاقتنا  
بالمقروء من حيث مصدره وصانعه ؟

هل تساءلنا عن علاقتنا بالمؤلف أو ناقشنا تصورنا له ؟

ربما يكون ذلك قد حدث أو يحدث لكثيرين منا باعتباره هاجسا يمر  
بالنفس أوقاتا ثم يتسرّب إلى مطابق النسيان ويغيب إلى الأبد .

ولقد أخذتني نفسي إلى شيء من هذا الذي يحضر ويغيب مخلفاً بعده هذا  
السؤال العجيب عن المؤلف وعن ماهية هذا المخلوق البعيد الذي يكتب  
من أجل أن نقرأ ، وهو حينما يكتب يمارس مع نفسه لعبة من أطراف  
اللعبة ومن أخطرها في آن ، ذاك لأن المؤلف - أى مؤلف - يخاطب أقواما  
ليسوا أمامه ، وهو يدرك ذلك تمام الإدراك ، ولذا فإنه يتعامل مع  
غائبين . وهؤلاء الغائبون سوف يحضرون في لحظة من لحظات تاريخ

الكتاب القادمة ، وإدراك المؤلف لهذا الغياب ، ولذلك الحضور ، هو ما يجعله يكتب بأسلوب مختلف عن طريقة تعبيره الشفوي المباشر ، أي أن الكتابة هنا تختلف عن المخاطبة ، وهذا الاختلاف مقصود ومتعمد يحدث بوعي كامل من المؤلف . ومن هنا فإن الكتابة تنطوي على نوع من الغش المتعمد ولكنه من ذلك ( الغش النافع ) كما يقول الشيخ الرئيس ابن سينا .

وما دامت الكتابة تحمل غشا من نوع ما فإن القراءة ليست سوى استقبال وامتصاص لذلك الغش ، ومن هنا فإن أي تصور لنا عن ( المؤلف ) لابد أن يكون بالضرورة تصورا مغشوشة . ولذا فإننا كثيرا مانحس بقدر كبير من التبعيل للمؤلفين الذين لم نرهم ، أو قد نحس برهبة وخوف شديدين لأولئك الجادين من الكتاب ، وتظل هذه الصورة عالقة في خيالاتنا تصنع تماثيل وهيبة لبشر رباعا يكونون أكثر بشرية من القراء أنفسهم .

\*\*\*

لقد تذكرت هذا وأنا أقف في قلب مدينة جدة الحبية بين أعداد النقاد العرب الذين جاؤوا من أقطار الوطن العربي ليشرعوا في ( قراءة جديدة لتراثنا النقيدي ) في الفترة من ١٤٠٩ / ٤ - ١٠ بدعوة من النادي الأدبي الثقافي بجدة .

وهم كلهم من فئة المؤلفين ، ولكل واحد منهم اسم محفور في ذاكرة الكتابة / القراءة العربية الحديثة ، سواء من هو سعودي القطر أو هو من أقطارعروبة الأخرى ، وبما أنهم مؤلفون فهم - إذا - من تلك الفئة

المتجسدة في الأذهان تجسداً وهمياً ، أي أنهم بلغة دي سوسيير صور ذهنية تختلف عن الواقع مثل اختلاف صورة الشجرة في أذهاننا عن حقيقتها على الأرض ، أو مثل تصورنا لجزائر ( واق الواقع ) بين ما يحمله خيالنا عن هذه الجزر وبين ما يمكن أن تكون عليه لو أننا رأيناها رأي العين ( أقول لو . ولا أدرى هل تصدق الحكايات عن وجود هذه الجزر فعلاً ) .

أما كيف يكون هذا الانفصال بين الصورتين فلست أرى له جواباً أحسن من قصة رواها لي الأستاذ علي العمير قبل سنوات وظللت القصة مطمورة في ذاكرتي حتى حرثتها لقاءات جدة .

يقول الأستاذ علي العمير إنه جاء في مقتبل عمره من قرية ( الموسم ) في الجنوب إلى مدينة جدة ، وكان فقي يافعاً من طلبة المعهد العلمي الذين أدمروا القراءة وطلب المعرفة مما ولد في نفسه شففاً بالكتب ( والمؤلفين ) وتعلق خاطره بالكتاب وما يمثله ، وبما أن القراءي الصافي الفطرة فإنه لم يك يفرق بين المؤلف والكتاب ، واعتاد أن يجد اسم المؤلف مطبوعاً على الغلاف وعلى الصفحة الأولى بعد العنوان وبجانبه تاريخ وفاة المؤلف ، هكذا كان كتاب شرح ابن عقيل وكتاب تفسير القرآن لابن كثير وديوان المتنبي وغيرهم من هم مثلهم من الأموات ، يتساوى العرب في ذلك مع غيرهم مثل شكسبير وداناتي ممن ماتوا وشعبوا موتاً . ومن هنا فإن علي العمير قد استنتج نظرية قرائية مفادها أن كل مؤلف هو بالضرورة ميت وأن الكتاب ليس سوى أثر بعد عين ، ولن يكون من الممكن وجود مؤلف حيٌّ جرياً على هذه القاعدة .

ولكن الصدمة تقع في جدة حينما وصل إليها هذا القراءي ومعه ذاكرته

القارئية المشحونة بصورها الذهنية الخاصة عن العالم ، بما في ذلك أدباء جدة أنفسهم الذين يفترض أنهم أموات أمثال العواد والأنصاري وعزيز ضياء ومحمد حسين زيدان ، وهم كلهم كتاب ومؤلفون أى حسب قاعدتنا أموات ، وتحدث لأديينا الشاب مفاجأة من مفاجآت المدينة تجعله يقف وجهاً لوجه مع مؤلفين أحياء ، ويأخذه الذهول مأخذاً يلف رأسه ويشوش عليه ، فيفسد واحداً من أهم تصوراته الثقافية حيث اكتشف فاصلاً مابين التأليف والموت ، وهو فاصل ينسحب على الكتابة والمخاطبة والفرق بينها مثلاً يشمل الفوارق ما بين الأثر والعيان والصورة الذهنية مع الواقع العيني .

\*\*\*

هذه تجربة فطرية فذة مرّ بها على العمير (الشيخ حالياً) وهي تشبه تجربة ذكرها عبدالفتاح كيليطو في مقدمة كتابه (الكتابة والتناسخ) سأروي بعضها هنا لطراحتها : يقول كيليطو :

« حدث يوماً - وهذا منذ ما يزيد على عشرين سنة - أن توجه تلميذ من السنة الأولى للثانوي ، صحبة رفيقين أو ثلاثة نحو أستاذ اللغة الفرنسية عند نهاية الدرس ، ليلقى عليه السؤال التالي : هل ينبغي عند قراءة كتاب (رواية) استذكار اسم المؤلف فضلاً عن الحكاية ؟ ورغبة في الإفادة أجاب الأستاذ وأصفى التلميذ للإجابة الطويلة بكل عناء . لقد كان تعدد المؤلفين بالنسبة لهذا التلميذ أمراً متعدد الفهم ، ولم يستطع أن يدرك لماذا كانت الحكايات التي يقرؤها والنصوص التي يدرسها في القسم مسبوقة باسم المؤلف أو ملحقة به . وهو لم يكن ليأبه بهذا الاسم ، وحتى إذا حدث أن رأه فلم يكن ليأبه به . إنه كان حديث عهد بالطفولة . ولم

تكن لعبه لتحمل اسم صانعها . كما أن الحكايات التي كان الكبار يروونها لم تكن تحمل اسمها ، اللهم إلا نغمة الروي التي لم تكن لتبدل ، ولم تطرح عليه مسألة المؤلف إلا عندما أخذ يقرأ الحكايات ( الكتابة تولد المؤلف وتلزم بأخذه بعين الاعتبار ) . يعتقد الطفل أن الحكايات تروي ذاتها ، وأنها لا تكون في حاجة كي تصل إليه إلا لصوت الروي أو للورقة المطبوعة . الحكاية أشبه بالأخرى مثل الماء بالماء : فمهما كان النبع الذي يسيل منه فإنه ذات السائل . وقد يحدث أن يسأل الطفل عن منبع الماء ، لكنه لا يتسائل أبداً عن مصدر الحكاية وأصلها . وفيما بعد ، عندما يدرك أن كل نص لابد وأن يحمل اسمين بهر . غير انه يظل يعتقد ملدة ، قد تقصّر وقد تطول ، إن المؤلفين لا تفرضهم ضرورة . وانهم يمكن أن يتربوا بعضهم عن بعض ، ماداموا أداة طيبة شفافة في يد روح غامضة تسكنهم . . . أ . ه ) .

هذه صورة واهمة من طفل ( شاب ) عربي في مغرب الوطن تتساوق مع صورة أخرى واهمة لفتى عربي في شرق الوطن مما يحيل علاقتنا الفطرية مع الكتابة والمؤلفين إلى علاقة شاعرية خيالية واهمة ، ولتن كانت جدة هي ماصدم توهمات على العمير وهاشم قرويته فإن جدة تعلم الدور نفسه في أسبوعنا قبل الماضي حين وقف أساتذتنا محمد حسين زيدان وعزيز ضياء يرحبان بالمؤلفين ( الأحياء ) ويقصان عليهم حكايات الخاطر عن زمن مر على بلادنا كان النجباء من يعرب يخلون ضيوفاً على الديار فلا يعلم بهم أحد من أهل الدار هكذا جاء شكب أرسلان وهيكل ( محمد حسين ) وأحمد أمين قبل سنتين فلم يكن لوجودهم حسّ او انفعال وراحوا يرددون صوت الخيبة :

## كأن لم يكن بين الحجون إلى الصفا أنيس ولم يسمر بمكة سامر

ولكن لطف الله يعم ديارنا فتنقشع الظلمة ويحل محلها بساط العلم ، وتتولى الديار نفسها استقبال ثلاثة وعشرين ناقداً عربياً يستقبلهم هرم بشري يمتد أجيالاً من زيدان وضياء بدایة وحسين بافقیه وازدهار بسل امتداداً وانطلاقاً . ويتحلق شبابنا حول المؤلفين ( الأحياء ) يفتحون معهم الحوار والمناقشة حيث يتحول الذهول من القاريء إلى الكاتب ، إذ لم يعد العجب والتعجب يصدر عن القراء حيث يكتشفون المؤلف ،

ولكن العكس هو ما قد حدث إذ يتعجب المؤلفون حينما اكتشفوا هذا الجيل المبهج من القراء الذين يعرفون الكاتب وماكتب ويسألون هذا الكاتب عما كتب . وكانت جدة - مرة أخرى - مصدراً للمفاجأة إذ اكتشف المؤلفون أن هناك قراء ( أحياء ) ، وعاد كل مؤلف بذخيرة من الفرح تكفيه عقداً كاملاً . وعندنا نحن بذخيرة من العرفان بنعمة الله علينا . وإن كان كل واحد من المشاركين قد عاد بفرحه الخاص فأنا قد عدت بفرح ما كنت أتوقع حدوثه الآن ذاك أني وقفت وجهها لوجه مع أجمل لحظات المعرفة حينما قام أحد طلابي في جدة يحاورني على المنصة ويقدم لي أغلى هدية تمنيتها في حياتي وهي أن أرى أحد تلاميذي يتتجاوزني ويكون أستاذالي . وحينما شرعت برد التحية عليه محاولاً أن تكون أحسن من تحيته . . . إذ بي أستلم ورقة من قسم السيدات تقول : حسين بافقیه ليس وحده . . . ولن أسرد بقية الرسالة إذ يكفي فرحاً أن أرى جيل المعرفة في بلدنا يتمكن من الشروع في تحقيق تربية ثقافية وطنية ملخصة

يترجون من خلالها جهود بلادنا ونضالها من أجل تأسيس نظام تعليمي يفرز ثقافة وثقافة حضارية بثوابتنا الإسلامية والعربية وتحرك بها من أجل تقديم نموذج حضاري معاصر يسهم في بناء الإنسان العربي في محيطه الواسع ويسهم في تقديم حل أصيل لمعضلة هذا الإنسان في هذه المرحلة ، وهذا هو المطلب الحضاري المنتظر منا ومن بلدنا بما لها من عمق تاريني يؤهلها لريادة معاصرة .

إن شاء الله وكل ندوة وأنتم بخير .

\* \* \*

## ٢ - حوت المؤلف

### الكلمة والسيف

ما زلت أشفق على كل كاتب ألم يحظى الكتابة العمودية الملزمة ، وذلك اعتقاداً مني أن الالتزام المستمر يفضي إلى استنزاف الطاقة الإنسانية لدى الكاتب إلى درجة يفقد معها " ره القول ورونقه ، ويتجزء عن هذا عزوف القراء عن متابعة الأعمدة لما يحسونه من جفاف العطاء فيها . ولعل هذا أحد الأسباب التي تجعلني دائماً أتهرب من الدخول في مأزق الالتزام المستمر في الكتابة .

وعلى الرغم من قناعتي هذه إلا أنني أجد بعض الكتاب يستطيعون إحداث درجة من التماسك ما بين الالتزام المستمر والتجدد المتدايق مما يتحقق لهم درجة من ( المقرؤنية ) ترسخهم في ذاكرة الجمهور . ولست هنا بقصد ضرب الأمثلة والحضر ولكنني أقول هذا القول لأشير إلى ما استرعني انتباхи مؤخراً وحافزني إلى الكتابة ، وهو ما لاحظته على زاوية الأستاذ محمد رضا نصر الله ، الموسومة بـ ( أصوات ) ، وهي زاوية أخذ كاتبها برفع درجة الحرارة فيها ربما استعداداً لمواجهة فصل الشتاء . وعلامة

ذلك هو أتنا قرأنا مؤخرا خمسة ردود على ماطرخ في هذه الزاوية ، وهذه الردود هي شهادة على درجة مقرؤئية زاوية (أصوات) ، وعلى مقدار تفاعل القراء مع ما يريد فيها من إشارات ومعارف . ومقالي هذا هو استجابة قرائية لواحدة من تلك الزوايا . وبالتحديد هي محاورة لما ورد في كلام الأستاذ نصر الله عن الجاحظ وعلاقته بمفهوم (موت المؤلف) - انظر زاوية (أصوات) لمحمد رضا نصر الله - الرياض - ١٤١٠ / ٤ / ١٩ .

ولقد كانت إشارة الأستاذ نصر الله إلى هذه العلاقة لدى الجاحظ إشارة ذكية ، وتنم عن حدس نفدي لم أملك إلا أن أجاب معه في هذه المقالة .

والمسألة تبدأ في موقف الجاحظ من الكتابة ، ومن انتهاء التأليف إلى مصدره الذي أنتجه ، سواء بالسلب أو بالإيجاب .

ولا ريب عند أحد منا أن الجاحظ كاتب عظيم ومؤلف قدير . ومن علامات عظمة الجاحظ هي أنه ذو حساسية خاصة (ومفرطة) حول (الكتابه والتأليف) وهذا فإنه حرص منذ مطلع حياته على حماية ما يكتب وتحصينه ضد كل أنواع العدوان ، وبالذات - في حالته - ضد الحسد والحساد . وهذا فإنه سعى إلى دراسة أحوال الناس من حوله حتى إذا ما أدرك مقدار ما يكتونه له من حسد راح يقطع الطريق على شرهم هذا وصان كتبه من أن تقع في مستنقع الحاسدين ، ومن ثم راح يؤلف الكتب وينسبها إلى رجال انقضى زمنهم وخلفوا ذكرها حسنا يشفع للكتب بأن تمر عبر أزقة الحсад بسلام . وصار ينسب كتبه إلى الخليل بن أحمد وإلى ابن المفع ويعنى بن خالد والعتابي . وأحيانا ينسبها إلى رجل لا نعرف إلا بعض إسمه ، ولا نميزه إلا بوظيفته . وهو : سلم صاحب بيت الحكمة ،

الذي جاء له ذكر في فهرس ابن النديم ، إضافة إلى ذكر الجاحظ له . وليس بالأمر الصعب أن تستقرىء هذه الأسماء ومتضمنة إليه من علاقات مع الكتب إذ فيها اللغوي والكاتب المنشيء والبلاغي . كما أن فيها الرجل المجهول إلى حد ما وهو صاحبنا سلم . ولعل الجاحظ قد رغب فيه لأن قلة اشتهره بالتأليف تتيح فرصة مستقبلية للجاحظ لكي يسترد العارية . مما يعني أن الجاحظ لا يقدم على هذا العمل إلا من باب الاضطرار والإكراه . وهو يقتل نفسه بعد معاناة فادحة يضحي بها بنفسه من أجل كتابه . فالكتاب - هنا - عند الجاحظ أهم من المؤلف ، والرسالة أهم من المرسل . وهذا آثر أن يصل الكتاب إلى الناس بعد أن يدور من حول الحساد والأعداء دورة سحرية وتکيد لهم بدلاً من أن يکيدوا لها . وهذه معاناة مُرّة ذاقتها الجاحظ وتجرعها على مضض . ولئن هانت عليه نفسه مراراً فإنها لن تهون عليه على الدوام .

والقضية دائمة على ( الكتاب ) وليس ( المؤلف ) . فإذا ماحدث في يوم من أيام الجاحظ أن قام بكتابة كتاب رآه مادة دسمة تغرى الحساد من كل الوجوه إلى درجة أن الجاحظ نفسه يتحول إلى حاسد مماثل في مواجهة هذا الكتاب ، وبالتالي فإن نفسه تأبى عليه أن ينسب الكتاب إلى الخليل بن أحمد منها بلغت عظمة الخليل . إن الجاحظ ليحسد الخليل على هذه النسبة وهذا الشرف . بل إنه يشعر بالحسد أيضاً لرجل مغمور مثل صاحبنا سلم . إن الكتاب أهم من كل هؤلاء والمؤلف صار يخاف عليه من الناس ومن نفسه ، ولذا فإن الجاحظ في هذه الحالة يخرج الكتاب إلى الناس من دون اسم مؤلفه . إنه كتاب يتيم فهو بلا أب ولا ولد . ولسوف يحتم

أبو عثمان عمر والجاحظ إلى الرزن و إلى التاريخ لكي يرد له حقوقه من بين  
براثن الحساد والأعداء ومن ظلم النفس لصاحبها .

إنه هنا يميت المؤلف - حسب دلالات المصطلح الحديث التي أشار إليها الأستاذ نصر الله بفطنة وذكاء - والموت هنا هو ( إرجاء ) للعلاقة ما بين المؤلف والكتاب بحيث يتحقق لكتاب النفاذ إلى القاريء نفاذًا مباشرًا لا تفسد الوسائل ولا ملابسات الظروف . ويكون استقبال الكتاب حينئذ استقبالاً موضوعياً ( نصوصياً ) لا تشوّه شوائب ( الانطباعات ) وما فيها من ذاتية وأنية ومحدودية نفسية وذهنية تورث الجو العدوانى الحاسد كما أدرك الجاحظ بوعي ثاقب وحسن حي .

\* \* \*

على أن هذا النوع من العلاقة الحساسة فيها بين المؤلف وأعماله لما تزل طبعاً من طبع البشر ، ذاك لأن ( زمار الحي لا يطرب ) كما يقول المثل الشعبي ، ولكي يطرب لابد له أن يتوارى عن الأنظار ويتشعّب بجلباب الاختفاء إلى أن يبدل الله الحال بعد أن تكون الأعمال قد وقعت في مواقعها من نفوس الناس . وما يروى في هذا المقام ماسمعناه عن الفنان ( سيد درويش ) الذي كان في مقتبل عمره يصنع الألحان وينسبها إلى سلامه حجازي وإلى عبده الحموي ، ليضمن قبول الناس وتقبلهم لها قبولاً حسناً . وفي ذلك حكم على المؤلف بالموت بمعنى إرجاء العلاقة فيها بينها ريثما تصل الرسالة وتحقق وجودها المكتمل في نفوس مستقبلتها .

— 10 —

هذا ضرب من وجوه (موت المؤلف) . وهناك ضرب آخر يتم فيه

إلغاء المؤلف إلغاء تاماً ومن ثم إحلال مؤلف آخر محله . وهذه عملية كان الفرزدق يجيد ممارستها وتنفيذها . ولقد شهد عليه التاريخ وأثبت أنه قتل ثلاثة شعراء في ثلاثة مقامات متشابهة . وهؤلاء الشعراء هم جميل بشينة ذو الرمة والشمرد .

وتاريخ الأدب يقول لنا إن الفرزدق وقف على جميل والناس مجتمعون عليه وهو ينشد :

ترى الناس ماسرنا يسيرون خلفنا  
وإن نحن أومأنا إلى الناس وقفوا

وهذا بيت رائع ومذهل فيه قوة وعنفوان . . وقد لا يتفق مع رقة وسماحة جميل ، ولكنه يصلح للفرزدق ويلائم سياقه الشعري وهذا فإن التاريخ يقول لنا إن الفرزدق ( أشرع رأسه من وراء الناس وقال بجميل أنا أحق بهذا البيت منك فقال جميل : أنشدك الله يا أبا فراس . ولكن الفرزدق لم يأبه للمناشدة فمضى وانتحل البيت ) ومسح اسم جميل وقتل المؤلف ، وسلطانه هنا هو الحق : أنا أحق بهذا البيت منك . إنه بيت يليق بالفرزدق ولذا أخذه عنوة وقسرًا ( الأغاني مجلد ٣ ج ٨ ص ١٨٨ ) .

ويبدو أن الفرزدق رجل متمرس في اصطياد ما يعجبه من الشعر وهو على استعداد لأن يقاتل من أجل هذه الهواية الحبية إلى نفسه . ولقد تورط ذو الرمة يوماً فباح للفرزدق بسر من أسرار شعره حيث حكى أمامه قائلًا : ( لقد قلت أبياتاً إن لها لعروضاً وإن لها لمراداً ومعنى بعيداً . قال له الفرزدق ماهي ؟ . . ) فلما سمعها الفرزدق أطلق كلمة الموت عليها : أنا أحق بها منك . وذلك لأن قال لذوي الرمة صراحةً ومواجهةً ( لاتعودن

فيها فأنا أحق بها منك قال ذو الرمة : و الله لا أعود فيها ولا أنسد لها أبدا ) -  
الأغاني م ٦ ج ١٦ ص ١١١ - .

وكذا كان للفرزدق موقف مماثل مع الشمردل ولكنه في حالة الشمردل  
لم يستخدم كلمة الموت المعهودة . ولم يشر إلى ( حقه ) في البيت . ربما لأنه  
لا يعطي الشاعر مكانة تساوي زميليه السابقين ، ولذلك فإنه يهدد  
الشمردل قائلًا له : ( يا شمردل لتركتن لي هذا البيت أو لتركتن لي عرضك  
فقال خذه لا بارك الله لك فيه ) فإذا دعاه الفرزدق وجعله ضمن قصيدة له -  
الأغاني م ٤ ج ١٢ ص ١١٥ - .

ومن طرائف الشهادات ماجاء في شهادة كثير عزة على الفرزدق وسرقة  
لبيت جميل ، حيث تقابلًا فقال الفرزدق موقعاً نفسه في ورطة تاريخية -  
كعادته - ما أشعرك يا كثير في قوله :

أريد لأنسى ذكرها فكأنما  
تمثل لي ليلى بكل سبيل

ولعل الفرزدق كان يخطط لاختلاس هذا البيت ويوجد لنفسه أسبابا  
تعينه على السرقة ، وذلك أنه يلمّح ويلمز على كثير في أنه قد اختطف هذا  
البيت من جميل في قوله :

أريد لأنسى ذكرها فكأنما  
تمثل لي ليلى على كل مربك

ولكن كثيراً كان على قدر كبير من الكيد والمراؤحة يجعله يدرك ألاعيب  
الفرزدق ولذا أفسد عليه خطته بأن ذكره بحادثة مماثل ماهمنز به ، فقال  
له : أنت يا فرزدق أشعر مني في قوله :

ترى الناس ماسرنا يسيرون خلفنا  
وإن نحن أومانا إلى الناس وقفوا

يشير بذلك إلى سرقته من جبيل ، وهكذا تتحول كلمة (أشعر) لتصبح بمعنى (أسرق) وما أشعرك أى مأسرك ، وهذا صراع يجري بين فحول تجيد لغة الأخذ والرد ، لغة الفتوك والقتل . لذا انتصرت القوة على اللين ، وهي معادلة فات على جبيل ذي الرمة والشمردل أن يدركوها فكشفوا أمر قصائدهم أمام سباع تعودت على النهب ، ولو أنهم عرفوا ما عرف الجاحظ لكانوا نسبوا قصائدهم إلى فحول يحتمون بأسمائها إلى أن يقوى عودهم وتشتد عريكتهم ويكونوا كالجاحظ أقوياء ، لكي يتمنى لهم أن يستعيدوا أشعارهم مثلما استعاد الجاحظ كتبه وأعلن حياة المؤلف بعد أن تحقق غرض الرسالة من دون شوائب . وما ضر شاعرا مثل ذي الرمة إلا صغر سنه وسذاجة نظرته ، ولأنه لم يعرف خطر الحسد ولذا لم يختط لنفسه - كما فعل الجاحظ - وفي ذلك يقول حاد الرواية عن ذي الرمة (ما خر القوم ذكره إلا لحداثة سنه وأنهم حسدوا - الأغاني م ٦ ج ١٦ ص ١٠٨) .

هو الحسد إذاً هذا الداء الذي عرف الجاحظ كيف يقتله فاختط لنفسه خطأ ضبط به العلاقة ما بين المؤلف والنص حيث أمات المؤلف وأرجأ العلاقة إلى أن حان وقتها . ولكم كنت أود أن لو تعرضت لمفهوم (موت الموت) تعرضا اصطلاحيا إلا أنني لم أفعل اكتفاء بما سبق أن كتبته في كتابي (الموقف من الحداثة) ص ص ٨٣ - ٩٣ .

وأختتم القول بأن أشكر الأستاذ محمد رضا نصر الله الذي أثار في نفسي  
الرغبة في أن أقول شيئاً هذه الأيام .

الرياض

١٤١٠ / ٥ / ٥

\* \* \*

## ٣ - موت المؤلف

### رسالة في الاصطلاح

عزيزتي الدكتور خالد سليمان      حفظه الله  
السلام عليكم ورحمة الله وبركاته ..  
شكرا على رسالتك الكريمة وماحملته من تواصل أخوي في لغتها وفي  
مرفقاتها .

لقد استمتعت ببحثكم عن ( موت المؤلف ) الذي أخذ بتلاببي ولم  
يدعني إلا بعد أن أتيت عليه قبل أن أغادر موقفني بجانب بريد القسم .  
ولعل من جوانب الجذب فيه هو رشاقة التناول وخففة المعالجة مما جعل  
البحث سهل الصعود هنيء النزول . وهذه ميزة صرنا نطلبها وذلـك  
بخلافة أساليب النقد الحديث في يومنا هذا ، مما جعل الجمهور يشكو  
ويضج بالشكوى وصار ذلك يهدد ( مقرؤـية ) الرسالة النقدية الحالية .  
وبسبب آخر أغراضي ببحثكم هو معالجته لمسألة مهمة جدا من مسائل

النقد الحديث ، من باب (نقد النقد) وهذا حقل معروفي أرى أنه من أهم ما يحجب التصدي له - اليوم - من أجل مراجعة الذات ومحاسبة النفس ومساءلة المرحلة .

وإن كنت قد تكررت علي بطلب ملاحظاتي ، فإني أرى أن الملاحظات عادة ليست سوى رؤية أخرى تساير الرؤية الماثلة لا لتقاطعها أو تشاغب عليها ولكن لكي تجاريها برأي آخر يهدف إلى المعاورة ، وليس إلى مزاحمة ما قد قيل . والميزة دائمة للأول لأن الفاتح ، أما التالي فإنه يسعى دوما إلى تجنب مزالق الأول فيبدو عليه ظاهريا أنه أقرب إلى الغاية ، وما هو كذلك ولكن يبني على أساس قائم من قبل إقامته الرؤية الأولى فأعطيته سببا للإفاده ليس إلا .

بعد هذا أقول إن مبحث (موت المؤلف) يأتي عندي ضمن سؤال كلي حول (مصير المصطلحات النقدية عندنا) من حيث تحولاتها وتطوراتها (أو تغييراتها) ما بين وضعها الأصلي وما بين حالها لدى كتابنا .

إنني أؤمن بأن ليس هناك مصطلح كامل . وكل مصطلح هو بالضرورة مشروع مفتوح ، يتغير مع كل تحول يمر عليه من فرد إلى فرد ومن زمن إلى زمن ، ومن لغة إلى لغة . إن مجرد التعرّيف هو تحويل جذري للتاريخ الحضاري والنفسى للكلمة من عالم إلى آخر . والدلالات الإيحائية والضمنية للمفردات اللغوية ستوف تعلق بالمصطلح وتحور منه ، وربما تغيره تغييرا مصريا . ولنقارن بين كلمة (Deconstruction) وتشريحية وتفكيكية ، حيث الكلمة الأجنبية كلمة منحوتة ، مخترعة . أما الكلمات العربية فأصلية ولذا تحملان تاريخا سابقا على الاصطلاح في حين أن

الأجنبية تصنع تاريخها الخاص بها لأنها جديدة على معجم لغتها ولا يحاصرها تاريخ سابق ثم إنها تحمل فكرة النقض والبناء معاً .

|           |               |
|-----------|---------------|
| de        | نقض           |
| con       | ربط           |
| struction | من « البناء » |

فكانها فكرة ومقولة أكثر مما هي مصطلح : نقض. هيكل البناء ( وليس نقض البناء ) .

ولم ين كاتب الفكرة هنا واضحة فإنها مع ( موت المؤلف ) أبعد قليلاً عن غاية الوضوح ، ولكنني واثق أنك تدرك معنى الفارق بين هذين القولين :

#### **death of the author**

#### **موت المؤلف**

إن المؤلف بالعربية تعني من يجمع بين المختلافات في ألف فبيها ، والموت عندنا - كمسلمين - هو مرحلة انتقالية إلى حياة أخرى .

أما المصطلح الانجليزي ومثله الفرنسي (؟) فإنه يقدم كلمة **author** ذات الارتباط بـ **authenticity** وهو ارتباط يوحى بفكرة ( الأصالة والصدق ) . كما أن كلمة **death** تحمل تاريخاً ذا عاطفة عنيفة حول الزواج المطلق عند المسيحيين .

#### **Till death do us part**

إنه الرباط الذي لا فكاك منه ، وهذا يجعل المصطلح ثورة وتمرداً على تقليد قسري من التلاحم المطلق ، مما يجعل مفهوم ( موت المؤلف ) في

الفكر الغربي مفهوما يرتبط بالتحرر من القيود المفروضة تاريخيا ونفسيا .

أما عندنا فإن الأمر لا يحمل تاريخية هذا الصراع ، ولسوف يكون المصطلح أكثر هدوءا وأقرب إلى الموضوعية الجمالية الخالصة .

على أنني أسجل هنا - قبل فوات الأوان - ملاحظة أراها ذات دلالة صحيحة ، وهي أن كلمة ( مؤلف ) أقرب للموضوعية من كلمة (author) لأنه لا وجود لذلك الذي يكتب ( أصالة وصدق ) كما توحى الكلمة الإنجليزية وكل كاتب في الدنيا هو ( مؤلف ) أى جامع متنافرات ، والإبداع ليس إيجادا للعدم ، ولكنه إعادة صياغة وتأليف لالم يمؤلف من قبل . وهذا فإن الكلمة العربية تشير إلى حقيقة الفعل الكتابي ، بينما تطمح الإنجليزية إلى غاية ليست بالإمكان ، ولن يتسع قبول دلالتها إلا بتأويل ( الأصالة والصدق ) تأويلا يقربها من معنى التأليف ، وبيكفي أن نرد على فكرة الصدق بفكرة الكذب في الفن وهي شرط أساس من شروط الإبداع ، أقصد التأليف . ولعل كتاب الناقد عابد خزندار قد أشبع مفهوم الإبداع موتا حتى لم يعد للإبداع من وجود عنده .

بعد هذا أقول :

إن مصطلح ( موت المؤلف ) حينما يتم تعرييه يصبح مصطلحاً ذا مفهوم مختلف - بالضرورة - عن حاله لدى أصحابه الذين اصطنعوه . وهذا فإن البحث هنا يجب أن يقف على وجوه تحولات المصطلح ومن ثم تطوره إلى مفهومات جديدة - أو على الأقل : مختلفة .

وهذا الرأى مني يقف في مواجهة ظن يهدد فكرة استقلال العقل

العلمي ، وهذا الظن هو افتراض الالتزام الكامل بالمصطلح الأصلي مما يعني أن المستعير ليس سوى مقلد يبغاوي يجري وراء سابقيه دون أن يكون له قدرة على شق طريق خاص به حسب موقعه من المعرفة والعالم ، حسب حاجته هذه الثقافة أو تلك .

إن المؤلف لكي يكون مؤلفا هو جامع متنافرات ، ولذا فإن المتنافر عند غيره يصبح متألفا عنده ، ولذا فإنه يجمع ويؤلف لنفسه منظومة اصطلاحية تخصه هو . وإن استعار مفرداتها من مجتمع متغيرة المصادر والشارب والأزمنة . وهذا الجمع يفضي إلى ( اختلاف ) عن الآخرين ، وليس إلى ( مشاكلة ) معهم . وهذا شرط التأليف الصالح ، أما إذا تشكلت الرؤى وانفق اللاحق مع السابق فتحن حيتنذ أمام حالة من التقليد العادي الذي لا عبرة فيه ولا قيمة له ولا لفاعله .

من هنا ينشأ السؤال المهم حول مصير المصطلح النقدي عندنا وأنا أزعم أن مصطلحاتنا التي تبدو مستعارة قد آلت عندنا إلى تحولات تجعلها مختلفة ، وبالتالي فهي جديدة وتعرينا لها ليس مجرد ترجمة ولكنه تهجين وتبليغ يفضي إلى مولد جديد .

إن البنوية ، والتشريحية والسيميولوجية لدى كتابنا هي مارسات نظرية وتطبيقية فيها من الثقافة العربية أضعاف ما فيها من الفرنسية والإنجليزية . وربما أقول - بلا تحفظ - إن فيها من الذاتية الشخصية للمؤلف المعين أكثر مما فيها من العموميات الثقافية والتاريخية المأثورة بالوعي العام .

ولنقف عند أي كاتب يُؤلف فكرة بواسطة المصطلحات بدءا من

الجرجاني ومصطلح النظم عنده ، وهو مصطلح استعاره من سابقيه ، لكنه مختلف فيه عنهم . ولن يكون لنا أن نقول إن (النظم) لدى الباقلاني هو نفسه لدى الجرجاني . وهذا الاختلاف لا يبيح لنا أن نقول إن الخبر لم يفهم الأول أو أنه أساء استخدام المصطلح ، ولكننا نقول إن للجرجاني منظومته الاصطلاحية التي تنم عنه وعن أطروحته الفكرية ، وهي أطروحة لابد من استكشافها عن طريق سبر مصطلحاته من حيث إنها مختلفة عن سواه من ناحية ، ومن حيث إن كل واحد منها هو جزء من بناء يخص هذا المؤلف بعينه أكثر مما يحيل إلى الآخرين من ناحية أخرى .

وكذا مصطلح (موت المؤلف) الذي جرى استخدامه في ثقافتنا النقدية الراهنة ، وهو مصطلح لا يمكن الوقوف عليه إلا مقرر وناجفهوم (عصر القاريء) ومفهوم (القاريء المتتج) بدلاً من (القاريء المستهلك) وهذه مفهومات يكمل بعضها بعضاً ويفسره ويتسبيب في قيامه . ولن يحدث القاريء المتتج إلا بتراجع سلطان المؤلف على النص أو بالأحرى لابد من إزاحة الكاتب عن عمله وإحلال القاريء محله لكي يتحرك النص بالقوية الجديدة (الطارئة عليه) ، ومن هنا يمكن للنص أن تتجدد فيه الحياة ويتأسس المرء تلو الأخرى حسب تعاقب القراءات والقراء . وهذه الحركة تحدث بالضرورة من أجل إحداث القراءة المتتجة ، وهذه هي غايتها ، أما موت المؤلف فليس سوى الوسيلة إلى ذلك . ومع هذا فإن مفهوم الموت هنا لا يعني الإزالة والإففاء ، ولكنه يعني تمرحل القراءة موضوعياً من حالة الاستقبال إلى التذوق ثم إلى

التفاعل وإنتاج النص . وهذا يتحقق موضوعيا بغياب المؤلف . فإذا ماتم إنتاج النص بواسطة القاريء - أو لنقل إعادة إنتاجه من باب تلطيف العبارة - فإنه من الممكن حينئذ أن يعود المؤلف إلى النص ضيفا عليه - كما يقول بارت .

هذا معناه أن الموت هنا هو إرجاء وتعليق للعلاقة بين الكاتب ونصه ، ونحن هنا نفسر الموت حسب المفهوم الديني الذي يعني الانتقال والتحول وليس الفناء النهائي . وهو نقل للنص من دنيا الزوال إلى عالم الخلود .

ولقد كانت علاقتي مع حمزة شحاته قائمة على مثل هذا حيث حضر عندي مرة واحدة في البداية ثم غاب مرارا إلى أن صرط إلى قراءته قراءة مفتوحة حرة ثم أخذت بإحضاره أخيرا لكي يتألف الحضور والغياب عندي بخاتمة تألف فيها بين المختلافات وتوسيس الاختلاف - كما يقول شيخنا عبدالقاهر - .

على أن مصطلح ( موت المؤلف ) ليس من مصطلحات البنية ولكنه من مفهومات ( النصوصية ) . ولقد جاء لدى رولان بارت في مرحلة دخوله إلى النص على أنه عالم حي متحرك ومفتوح والقاريء يدخل مع النص كعاشق له ومتوله به فيغار عليه لذلك حتى من صاحبه . وهذه هي مرحلة ( النصوصية ) لدى بارت التي صار إليها في أواخر السبعينيات ( ١٩٦٨ م تاريخ نشر مقالة موت المؤلف ) . وهي مرحلة تتجاوز ميكانيكا النص إلى روحه وتنتقل من المعنى إلى ( معنى المعنى ) - حسب مصطلحات شيخنا - أو الدلالة الضمنية حسب رولان بارت . وبذل يكون عصر القاريء ويكون النص .

\*\*\*

وناتي على تحليل (قراءة) كمال أبو ديب لقصيدة أبي نواس (بابنة الشيخ أصبعينا) حيث اتفق معك الاتفاق كله في أنه لم يوظف مصطلح (موت المؤلف) في تلك القراءة المنشورة في كتابه (جدلية الخفاء والتجلی)، بل إني أزيد وأقول إن أبو ديب لا يأخذ بهذا المبدأ أبداً في تحليلاته كلها . وأرى أنه - عادة وغالباً - يفعل نقىض ذلك حيث إنه يأخذ (باستنطاق المؤلف) واستحضاره داخل الكتابة وتحويله إلى شخص أو شخصوص نصوصية ناطقة ، لكنها في الغالب تتكلّم عن أبي ديب كأقنعة مسرحية تتحدث عن محلل لا عن نفسها ، ولعل في عناوين كتبه ما يرمز إلى ذلك : (الرؤى المقنعة) و (جدلية الخفاء والتجلی) حيث لعبة الخفاء أو محاولة التخفي من وراء المؤلف ودفع المؤلف للتعبير عن هاجس المحلل ، وهذا يكون قناعاً يخفي المحدث الحقيقي ويبرز القول على لسان الشخصوص النصوصية الموظفة . ولقد لست أنت كيف وظف المحلل مفهوم (الآخر) وهو (آخر) يشير إلى المحلل أكثر مما يرمز إلى جدلية أبي نواس الشاعر . وأعتقد أن هذا الفهم يشرح لنا كافة كتابات كمال أبو ديب ، وهي كتابات تنم عن الكاتب من خلال توظيف المؤلف لا إماته ومن خلال تقويه لا تغبيه . وفي هذا إخلال بوحدة الخطاب النصوصي وتشتيت لعضويته . وهذا الأخلال أفضى بأبي ديب إلى وصف بعض وحدات القصيدة بأنها وحدات هامشية أي غير شاعرية وغير ضرورية نصوصياً فكأنها ثرثرة زائدة وترهل خطابي ، مع أن فكرة رولان بارت حول تشبيه النص بنص البصل حيث لا لب ولا نواة ولا قلب ، ولكن الأغشية تفضي إلى أغشية مثلها وكلها مهم وضروري ، هذه فكرة تنقض ما ذهب إليه أبو ديب حول هامشية تلك الوحدات .

إن المؤلف عند أبو ديب هو مادة خارجية يتم تصنيعها ثقافيا وظيفيا لتكون قناعا قابلا للتوظيف والاستخدام حسب هوئي المحلول . وهذه ممارسة تضاد فكرة موت المؤلف وتلغيها . والخلل في هذه الحالة ليس في المنهج المتبعة ولكنه في إرادة المحلول ونيته .

ولن يفوتي أن أشير إلى اتفاقي معك حول ملاحظتك المهمة عن دلالة (الأطلال) لدى أبي نواس من حيث إنها (شاهد على فعل الزمن في الأشياء ، وهي شاهد على محدودية استمرار الحياة في الشيء نفسه . وما ذكر الأطلال . . . إلا من قبيل استقراء الشاهد في المخلوق أو الموجود وليس انعكاسا ل موقف الشاعر من الأطلال ) .

هذا ملجم مهم أتمنى أن لو أخذت به إلى مدار لتبز الفعل الشعري المتجلج في الطلل النواسي ، على أنه شهادة استقراء في المائل وتخيل للغائب ، وهذه لمحه تتفق مع مفهوم (النص / البصلة) وتجاري مصطلح (موت المؤلف) وذلك من أجل استنطاق النص مباشرة ومن ثم تفسير إشاراته بناء على مفهوم (تفسير الشعر بالشعر) .

\*\*\*

أخيرا أقول إن كلامي هذا ليس سوى قراءة للقراءة وما هو بالملحوظات وأنا أؤمن بأن كل قراءة هي مادة للتشريع مثلما أن النص كذلك .

للك مني خالص التحية والودة ، وليدم تواصلنا . والسلام .

عبد الله محمد الغذامي  
الرياض



## كتب أخرى للمؤلف

- ١ - الخطبة والتكفير - من البنوية إلى التشريحية . النادي الأدبي - جلة ١٩٨٥ م .
- ٢ - تشريح النص - مقاربات تشريحية لنصوص شعرية معاصرة . دار الطليعة - بيروت ١٩٨٧ م .
- ٣ - الصوت القديم الجديد - دراسات في موسيقى الشعر الحديث . الهيئة المصرية العامة للكتاب ، القاهرة ١٩٨٧ م طبعة أولى . طبعة ثانية : دار الأرض . الرياض ١٩٩١ م .
- ٤ - الموقف من الحداثة ومسائل أخرى - جلة ١٩٨٧ م .
- ٥ - الكتابة ضد الكتابة - دار الأداب ، بيروت ١٩٩١ م .
- ٦ - المشاكلة والاختلاف - معد للنشر .

## الفهرس

### صفحة

---

|                                                  |    |
|--------------------------------------------------|----|
| ١ - الإهداء .....                                | ٥  |
| ٢ - المقدمة .....                                | ٧  |
| ٣ - من ثقافة الهزيمة إلى ثقافة الحكمة .....      | ١٥ |
| ٤ - صناعة النظرية .....                          | ٢١ |
| ٥ - عابرون في كلام عابر .....                    | ٣٢ |
| ٦ - إما النصر وإما النصر .....                   | ٣٨ |
| ٧ - نص قصيدة درويش ( عابرون في كلام عابر ) ..... | ٤٤ |
| ٨ - السلاح الجميل - ١ - .....                    | ٤٧ |
| ٩ - السلاح الجميل - ٢ - .....                    | ٥٥ |
| ١٠ - من الفعلي إلى الممكن .....                  | ٦٢ |
| ١١ - النص والأثر .....                           | ٧٠ |
| ١٢ - حينما كانت اللغة تتكلم .....                | ٨٠ |
| ١٣ - ثقافة الأسئلة .....                         | ٨٥ |

## صفحة

---

|    |                                                      |
|----|------------------------------------------------------|
| ١٤ | لكي يتكلم النقد بالعربية - النص الجسد .....          |
| ١٥ | تشريح النص .....                                     |
| ١٦ | تداخل النصوص : النص ابن النص .....                   |
| ١٧ | تفسير الشعر بالشعر .....                             |
| ١٨ | جيش الأسئلة : عزيز ضياء وحوار حول قصيدة القصبي ..... |
| ١٩ | نص قصيدة (أغنية في ليل استوائي ) للقصبي .....        |
| ٢٠ | كسر الثنائيات .....                                  |
| ٢١ | ذاكرة الخصوبة والحب - الترايبة .....                 |
| ٢٢ | ديك البحر - احتفالية الإيقاع .....                   |
| ٢٣ | موت المؤلف : في جدة موت المؤلف / حياة المؤلف .....   |
| ٢٤ | موت المؤلف : الكلمة والسيف .....                     |
| ٢٥ | موت المؤلف : رسالة في الاصطلاح .....                 |



## من إصدارات النادي الأدبي الثقافي بجدة

- ١ - قم الأولب «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد - (نفر).
- ٢ - الساحر العظيم «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد - (نفر).
- ٣ - عكاظ الجديدة «شعر» للأستاذ محمد حسن عواد - (نفر).
- ٤ - الشاطئ والسراة «شعر» للأستاذ محمود عارف - ضم إلى مجموعة الشاعر الشعرية.
- ٥ - من شعر الثورة الفلسطينية «شعر» للأستاذ أحمد يوسف الريماوي - (نفر).

- ٦- أنين وحنين «شعر شعبي» للأستاذ منصور بن سلطان - (طبع).
- ٧- محمر الرقيق «سليمان بن عبد الملك دراسة للأستاذ محمد حسن عواد - (نفر).
- ٨- من وحي الرسالة الخالدة «إسلاميات» محمد على قدس - (طبع).
- ٩- المتتبع الفسيح «آداب وعلوم» للأستاذ محمد حسن عواد - (نفر).
- ١٠- طبيب العائلة - د. حسن يوسف نصيف - (نفر).
- ١١- مذكريات طالب (ط٢) د. حسن يوسف نصيف - (نفر).
- ١٢- شمعة على الدرب «نثر» للدكتور عارف قياسة - (طبع).
- ١٣- أطياف العذاري - «شعر» للشاعر الأستاذ مطلق الزيابي - (طبع).

- ١٤- كبات البراع « تصويبات لغوية » للشيخ  
أبي تراب الظاهري - (طبع).
- ١٥- عندما يورق الصخر « شعر » - للأستاذ ياسر  
فتوى - (طبع).
- ١٦- ورد وشك « مطالعات » للأستاذ حسن عبد الله  
القرشى - (طبع).
- ١٧- في معرك الحياة « مجموعة آراء » - للأستاذ  
عبد الفتاح أبو مدين - (طبع).
- ١٨- المجموعة الشعرية للأستاذ محمد إبراهيم  
جدع - (طبع).
- ١٩- الوجيز في المبادئ السياسية في الإسلام  
« نظريات إسلامية » للأستاذ سعدي أبو جيب -  
(طبع).
- ٢٠- أوهام الكتاب « تعقبات مختلفة » - للشيخ  
أبي تراب الظاهري - (طبع).

٢١- على أحد باكثير حياته وشعره الوطني والإسلامي - دراسة للدكتور أحمد السوخي - (طبع).

٢٢- نغم وألم «شعر» - الشريف منصور بن سلطان - (طبع).

٢٣- الكلب والحضارة «قصص من البيئة» للأستاذ عاشق المذاي - (طبع).

٢٤- شواهد القرآن - للشيخ أبي تراب الظاهري - (طبع).

٢٥- التشكيل الصوتي في اللغة العربية - للدكتور سلمان العانى - (طبع).

٢٦- أريد عمراً رائعاً - «شعر» - للشاعر عبد الله جبر - (طبع).

٢٧- تراثي الليل «المجموعة الشعرية الكاملة» للشاعر الأستاذ عمود عارف - (طبع).

٢٨. حروف على أفق الأصيل - «شعر» للأستاذ حمد الزيد - (طبع).
٢٩. من أدب جنوب الجزيرة - «دراسة» - للأستاذ محمد بن أحمد عيسى العقيلي - (طبع).
٣٠. غناء الشادى - «شعر» - للشاعر الأستاذ مطلق الديابى - (طبع).
٣١. الديابى تاريخ وذكريات إعداد الشريف منصور بن سلطان - (طبع).
٣٢. محاضرات النادى «القسم الأول» - (طبع).
٣٣. محاضرات النادى «القسم الثانى» - (طبع).
٣٤. محاضرات النادى «القسم الثالث» - (طبع).
٣٥. المتنبى شاعر مكارم الأخلاق للأستاذ أحمد بن محمد الشامي - (طبع).
٣٦. هموم صغيرة - «أقصيص» للأستاذ محمد على قدس - (طبع).

- ٣٧- **أمواج وأثاب** «دراسة أدبية» — للأستاذ عبد الفتاح أبو مدین — طبع (الطبعة الثانية).
- ٣٨- **الخطيئة والتكفير** — من البنية إلى التشريحية — للأستاذ الدكتور عبد الله الغذامى (طبع).
- ٣٩- **التجديد في الشعر الحديث** — «دراسة أدبية» للدكتور يوسف عز الدين — (طبع).
- ٤٠- **تراث الثقافى للأجناس البشرية فى أفريقيا** — «دراسة علمية» — للدكتور عبد العليم عبد الرحمن جعفر — (طبع).
- ٤١- **فلسفة المجاز** — «دراسة لغوية» — للدكتور لطفى عبد البدين — (طبع).
- ٤٢- **بكينيك نوارة الفال ، سجىتك جسد الوجد** — «شعر» عبد الله عبد الرحمن الزيد — (طبع).
- ٤٣- **مصادر الأدب النسائي في العالم العربي الحديث** — للدكتور جوزيف زيدان — (طبع).

- ٤٤- أحبك رغم أحزاني - «شعر» - الدكتور فوزي عيسى - (طبع).
- ٤٥- أبوتمام - «دراسة» - للأستاذ سعيد السريحي - (طبع).
- ٤٦- عبقرية العربية - «دراسة لغوية» - للدكتور لطفي عبد البديع - (طبع).
- ٤٧- أحاديث - الدكتور محمد سعيد العوضى - (طبع) طبعة ثانية.
- ٤٨- اغتيال القمر الفلسطيني للأستاذ / أحد مفلح - (طبع).
- ٤٩- التضاريس - «شعر» - للأستاذ محمد الشيشى - (طبع).
- ٥٠- صفر - للأستاذة رجاء عالم - (طبع).
- ٥١- علم اجتماع اللغة - «ترجمة عن الانجليزية» - الدكتور أبو بكر باقادر - (طبع).

- ٥٢- أقضية وقضاء في الإسلام - للدكتور / كمال محمد عيسى - (طبع).
- ٥٣- علم الأسلوب - للدكتور صلاح فضل - (طبع).
- ٥٤- دليل كتاب النادي - (طبع).
- ٥٥- ديوان دمر - «شعر» للأستاذ على دمر - (طبع).
- ٥٦- أحبك .. ولكن - «مجموعة قصص قصيرة» - للأستاذة مريم محمد الغامدي - (طبع).
- ٥٧- مدخل إلى الشعر العربي الحديث - للدكتور نذير العظمة - (طبع).
- ٥٨- بقايا عبر ورماد «شعر» للشاعر محمد هاشم رشيد ، (طبع).
- ٥٩- محاضرات النادي - الجزء الرابع - (طبع).
- ٦٠- محاضرات النادي - الجزء الخامس - (طبع).

- ٦١- محاضرات النادى—الجزء السادس—(طبع).
- ٦٢- محاضرات النادى—الجزء السابع—(طبع).
- ٦٣- اللغة بين البلاغة والأسلوبية—للدكتور مصطفى ناصف—(طبع).
- ٦٤- جزر فرسان—العقيد مقاعد صالح بن محمد بن مشيلح الحربى—(طبع).
- ٦٥- شواهد القرآن—«الجزء الثاني»—للشيخ أبي تراب الظاهري—(طبع).
- ٦٦- الفكر السيكولوجي المعاصر—للدكتور حمد المرزوقي—(طبع).
- ٦٧- مُهَنَّبٌ هالى—للدكتور محمد عبده يانى—(طبع).
- ٦٨- مورفولوجيا الحكاية الخرافية—الدكتور أبو بكر باقادر—(طبع).
- ٦٩- طه حسين والتراث—الدكتور مصطفى ناصف—(طبع).

٧٠. ذاكرة لأسئلة النوارس - «شعر» عبدالله الخشري - (طبع).
٧١. قراءة جديدة لتراثنا النقدي - «المجلد الأول» - والمجلد الآخر - (طبع).
٧٢. الوحوش - للأصمى - تحقيق الأستاذ أمين محمد على ميدان - (طبع).
٧٣. في مفهوم الأدب - ترجمة الدكتور منذر عياشي - (طبع).
٧٤. محاضرات النادى - الجزء الثامن - (طبع).
٧٥. في نظرية الأدب عند العرب - الدكتور حمادى صمود - (طبع).
٧٦. محاضرات النادى - الجزء التاسع - طبع.
٧٧. شعر حسين سرحان - دراسة نقدية أعدها الباحث أحد عبدالله صالح المحسن - (طبع).

- ٧٨- في انتص الأدبي دراسة أسلوبية إحصائية -  
للدكتور سعد مصلوح (طبع).
- ٧٩- حكم الله في الصيد وطعام أهل الكتاب -  
للأستاذ مختار أحمد العيساوي - (طبع).
- ٨٠- محاضرات النادي - المجلد العاشر - (طبع).
- ٨١- ديوان عمرو بن كلثوم التغلبي - تحقيق  
الأستاذ أمين محمد على ميدان - (تحت الطبع).
- ٨٢- خصام مع النقاد - د. مصطفى ناصف (طبع).
- ٨٣- منهج الإسلام في العقيدة والعبادة  
والأخلاق - د. أحمد عمر هاشم (تحت  
الطبع).
- ٨٤- الحركة التجارية في ميناء جدة في القرن الثالث  
عشر ، للدكتور مبارك المعبدى - (تحت الطبع).



## ■ دار سعاد الصباح

لنشر والتوزيع

هي مؤسسة ثقافية عربية  
مسجلة بدولة الكويت  
وجمهورية مصر العربية  
وتحدف إلى نشر ما هو  
جدير بالنشر من روائع  
التراث العربي والثقافة  
العربية المعاصرة والتجارب  
الابداعية للشباب العربي  
من المحيط إلى الخليج وكذا  
ترجمة ونشر روائع الثقافات  
الأخرى حتى تكون في  
تناول أبناء الأمة فهذه  
الدار هي حلقة وصل بين  
التراث والمعاصرة وبين  
كبار المبدعين وشبابهم  
وهي نافذة للعرب على  
العالم ونافذة للعالم على  
الأمة العربية وتلتزم الدار  
فيما تنشره بمعايير تضعها  
هيئه مستقلة من كبار  
المفكرين العرب في  
مجالات الإبداع المختلفة .

### هيئة المستشارين :

( مدير التحرير )

أ. إبراهيم فريح

د. جابر عصفورة

أ. جمال الغيطاني

د. حسن الابراهيم

أ. حلمي التوني

د. خلدون النقيب

د. سعد الدين إبراهيم

د. سمير سرحان

د. عدنان شهاب الدين

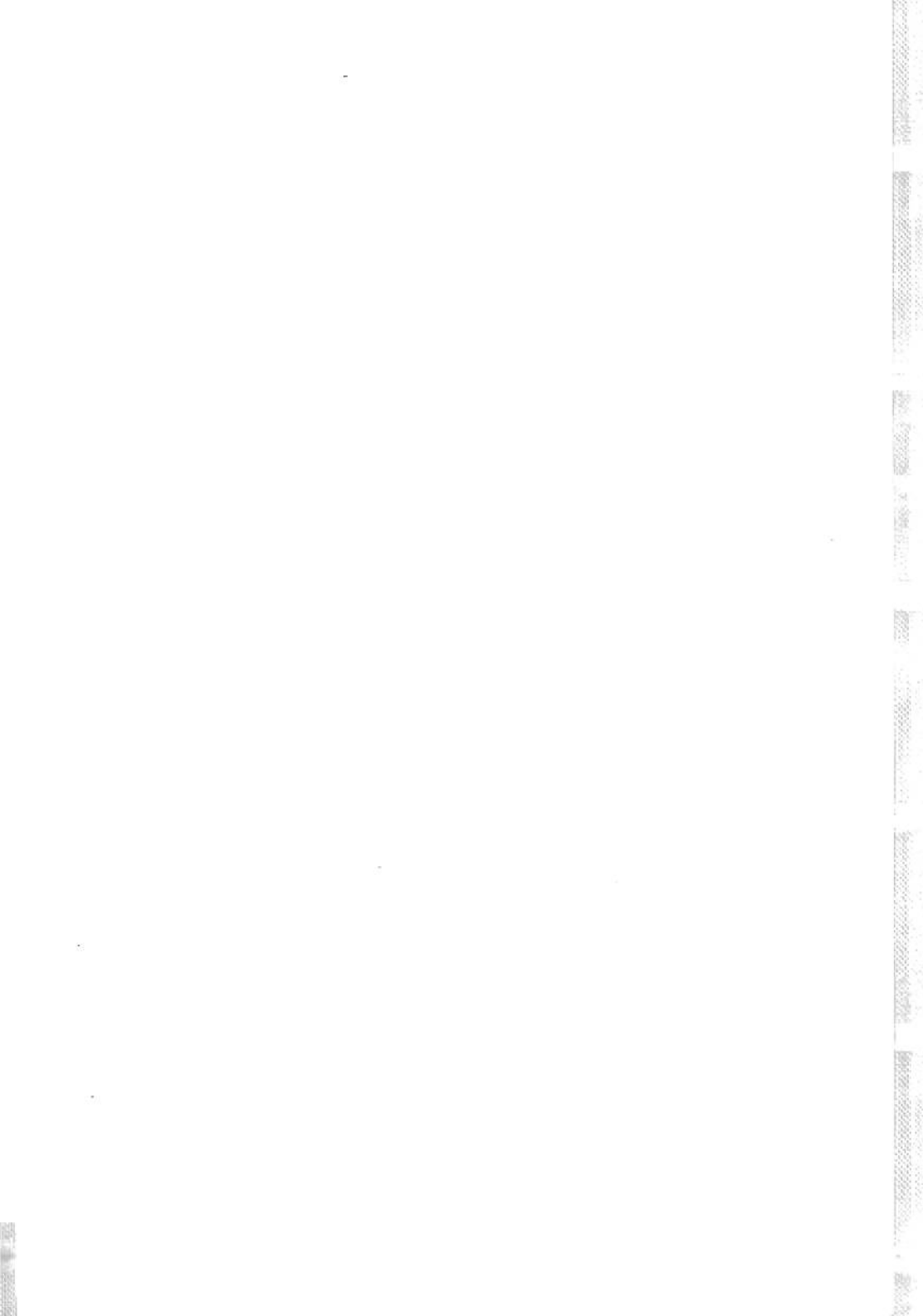
د. محمد نور فرحات

أ. يوسف القعيد

( المستشار الفنى )

( العضو المنتدب )

( المستشار القانوني )



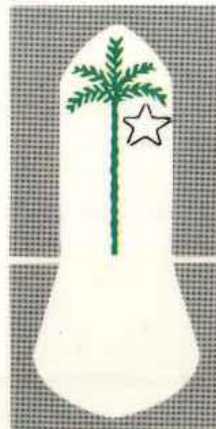


۹۳۲۷۰-۶ : ت



## ثقافة الأسئلة

هذا الكتاب استجابة لأسئلة تتوارد على المشروع الثقافى المنهجى الذى ينتمى إليه الكاتب . ويقوم هذا المشروع على النقد اللغوى أو « النصوصية » ، معتمداً على ما يعرف بنقد ما بعد البنوية الذى يأخذ من البنوية والسميولوجية والتفككية « التشريحية » منظومة من المفهومات النظرية والإجرائية تدخل كلها تحت مظلة الوعى اللغوى بشروط النص وتجلياته التكoinية والدلالية . وتتخذ الاستجابة - فى هذا الكتاب - شكل مقالات هى شروح مضافة إلى كتاب « الخطيئة والتکفیر » وما جاء بعده ، خاصة « تشریح النص » و « الكتابة ضد الكتابة » . وكلها تنطق من الإيمان بذلك المبدأ الذى أكده أمبرتو إيكو حين قال : « لقد قبل الانثروبولوجيون أنواعاً من الثقافات ، حيث يأكل البشر الكلاب والقرود والضفادع والثعابين ، ولذا يفترض ألا يستغرب وجود بلاد يسهم الأكاديميون فيها بالكتابة الصحفية » .



دار سعاد الصبر